Bill John Jan Jan Charles Million 

This is a reproduction of a book from the McGill University Library collection.

Title: Majmū'ah-'i sukhanrānīhā va maqālah'hā dar bārah-'i falsafah va 'irfān-i Islāmī

Series: Silsilah-'i dānish-i Īrānī ; v. 4.

Publisher, year: Tihrān: Dānishgāh-i Mak'gīl, Mu'assasah-'i Muṭāla'āt-i Islāmī, Shu'bah-'i Tihrān, 1971

The pages were digitized as they were. The original book may have contained pages with poor print. Marks, notations, and other marginalia present in the original volume may also appear. For wider or heavier books, a slight curvature to the text on the inside of pages may be noticeable.

ISBN of reproduction: 978-1-77096-178-4

This reproduction is intended for personal use only, and may not be reproduced, republished, or re-distributed commercially. For further information on permission regarding the use of this reproduction contact McGill University Library.

McGill University Library www.mcgill.ca/library

#### DATE DUE

| DUE               | RETURNED |         |
|-------------------|----------|---------|
| JUN-27 1890 D     |          |         |
| MAR 1 5 1991      | 5        |         |
| 1991              |          |         |
| JUL 3 8 1992 5    |          |         |
| NOV 2 8 1994 //   | )        |         |
|                   |          |         |
|                   |          |         |
| 1840              |          | 29 1972 |
|                   | 39.1. 34 |         |
| KING PRESS NO 306 |          |         |





دانسگاه مک کل، موسرال - کا ما د ا مؤسِّهُ مُطالعات اسلامي شعبهٔ تهران

مجموعه محراتها ومقاله ا فليفه وعرفان اسكلامي

محدی محقق و هرمان لندلت

تران ۱۳۴۹

تعداد . . . ، نسخه از این کتاب درچاپخانهٔ سازسان چاپ دانشگاه چاپ وصحافی شد چاپ مجدد ازاین کتاب وترجمه واقتباس سنوط به اجازهٔ ناظران این سلسله است شمارهٔ ثبت در دفتر مخصوص کتابخانهٔ سلی فرهنگ

£9/17/YV

قيمت ۴۰۰ ريال

٤

زرنطت

بروفسولوهی وایروس بر بیروفسیولوهی وایروس بر وفسیولوهی و ایروس بر استالالله کامان کیلانالا و این استالالله و این استالاله می استان افتحاری اشکاکی اور این استان افتحاری اشکاکی اور این استان استان افتحاری انشکاکی اور این استان افتحاری انشکاکی اور این استان استان انتخاری انشکاکی اور این استان است

المنكاذانشگاه تهالن وابسته تقیقاتی د بشگاه مکیل

## سلسلهٔ دانش ایرانی

## انتشارات مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل کانادا ـ مونترال شعبهٔ تهران

زیر نظر : مهدی محقق و توشی هیکو ایزو تسو

۱ ــ شرح غررالفرائد معروف به شرح منظومه حکمت ، قسمت امور عامـّه و وجوهر وعرض بامقدّمه فارسی وانگلیسی و فرهنگ اصطلاحات فلسنی ، باهتمام پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقـّق .

۲ ــ تعلیقهٔ میرزا مهدی آشتیانی برشرح منظومه ٔ حکمت با مقدمه ٔ آلمانی و انگلیسی و فارسی ، باهتمام دکتر عبدالجواد فلاطوری و پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقق . (زیر چاپ)

۳ کاشف الاسرار نورالدین اسفراینی، تصحیح متن و ترجمهٔ کامل بزبان فرانسه بامقدمهٔ فارسی وفرانسوی ، باهتمام دکتر هرمان لندلت . (زیر چاپ)

٤ - مجموعه سخنرانیها ومقاله ها ، باهتمام د کتر مهدی محقق و د کتر هرمان لندات.
 ٥ - قبسات میر داماد ، تصحیح متن ومقدمه بزبان انگلیسی و آلمانی و فارسی ، باهتمام پروفسور ایزوتسو و د کتر لندلت و د کتر سید علی موسوی بهبهانی و د کتر مهدی محقیق . (آماده ٔ چاپ)

# فهرست مطالب

| نه <u>ـ دواز ده</u> | ١ - مقدّمه ، بقلم د كتر سيد حسين نصر                                                      |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 – ۸               | ۲ ــ مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک کیل شعبه تهران                                       |
| 9-17                | ۳ _ فعالیت علمی بکسالهٔ موسسهٔ مطالعات اسلامی                                             |
| باون                | ٤ ـ خطابه ٔ افتتاحیه ٔ مؤسسه ٔ مطالعات اسلامی ، استانلی فراست مع                          |
| یات                 | دانشگاه مک گیل، ترجمه د کتر حسن جوادی دانشیار دانشکده ادب                                 |
| 14-47               | وعلوم انسانی                                                                              |
| لدى                 | ٥ ــ رسالة في بحث الحركة ، على بن احمد بن محمود ، باهتمام دكتر مه                         |
| 79 - 07             | محقتق استاد دانشكده ادبيات وعلوم انساني                                                   |
| ارچ-                | <ul> <li>۲ – احوال و آثار ملاشمسای گیلانی بانضهام رساله ٔ «فی تحقیق معنی الکلا</li> </ul> |
| انی ۹۹ ـ ۳۰         | او، باهتمام ابراهيم ديباجي كتابدار ومعلم دانشكده ادبيات وعلوم انسا                        |
| او ،                | ٧ _ احوال وآثار صائن الدّين تركه اصفهاني بانضمام رساله «انزاليه »                         |
| ملوم                | باهتمام دکتر سید علی موسوی بهبهانی دانشیار دانشکدهٔ ادبیات و ع                            |
| 94-157              | انسانی                                                                                    |
| مایخ                | <ul> <li>۸ - خرقهٔ هزارمیخی مشتمل بر متون مختلف نثر و نظم در باب اجازات مشم</li> </ul>    |
| ت و                 | صوفیه ، باهتمام محمد تقی دانش پژوه دانشیار دانشکده ٔ ادبیان                               |
| 1 2 4 - 1 7 1       | علوم انسانی                                                                               |
| - હ                 | <ul> <li>۹ – رساله درسفر از شیخ مجدالدین بغدادی، باهتمام کرامت رعنا حسین</li> </ul>       |
| 149-19.             | شيراز                                                                                     |

# بنام خدا

### بيشگفتار

بسیار خرسندیم از اینکه با وجود مشکلات مادی و معنوی که در پیش داشتیم موفق شدیم که سلسلهٔ دانش ایر انی را ادامه دهیم . پس از انتشار شرح منظومهٔ سبزواری نامههای متعددی از دانشمندان عالم و مؤسسات علمی جهان دریافت داشتیم که مارا بیش از پیش نسبت باین هدف عالی علمی که در پیش گرفته ایم تشویق کرد . در این میان سه دانشمند بهمکاری ما در این سلسله پیوستند یکی دکتر هرمان لندلت دانشیار دانشگاه مک گیل کانادا و دیگری دکتر عبد الجواد فلاطوری دانشگاه کُلن آلمان و سه دیگر دکتر سید علی موسوی بهبهانی دانشیار دانشگاه تهران که مساعدت این سه تن سلسله را بسیار تقویت کرد .

چنانکه درگزارش فعالیتهای علمی مؤسسه منعکس است افکار و اندیشهٔ دانشمندان ایرانی بزبانهای انگلیسی و فرانسه و آلمانی در این سلسله مورد تحلیل قرار می گیرد وبدنیای علم معرفی میشود تااینکه دامنهٔ این رسالت علمی گسترش بیشتری داشته باشد ، و نیز تصمیم گرفته شد که این سلسله اختصاص به چاپ متن و مقدمه نداشته باشد بلکه تحقیقات مستقلی هم که بوسیلهٔ ما و همکار انمان دربارهٔ تحلیل افکار دانشمندان انجام می گیرد در این سلسله درج گردد .

اعضای علمی این مؤسسه از سازمان اوقاف وانجمن آثار ملتی سپاسگزارهستند که هریک دویست نسخه از شرح منظومهٔ سبزواری را ابتیاع کردند و از شرکت ملتی نفت شکر گزارند که بامساعدت مالی خود قسمتی از مخارج مؤسسه را تأمین کرده وازبنیاد بهلوی متشکرند که قسمتی از هزینهٔ چاپ این کتاب را پرداخته است .

درپایان این مؤسسه پیشرفت خودرا مرهون دانشگاه تهران میداند که اولیای آن خاصه دکتر سید حسین نصر همیشه فعالیتهای علمی مؤسسه را تایید و تشویق کردند و نیز استادان دانشکده ٔ ادبیات و علوم انسانی قسمت فارسی این مجلد را بکوشش خود فراهم آوردند .

سارى منتكر للدك قسي المريدة جاب ان كاليما رفاعدات

تهران ، اسفند ماه ۱۳٤٩

مهدى محقق

توشىهيكو ايزوتسو

#### بسمه تعالى

#### مقدمه

برای راقم این سطور باعث نهایت خرسندی است که شاهد انتشار مجلّدی دیگر از سلسلهٔ دانش ایرانی یعنی مجموعهٔ سخنرانیها و مقالات متعلق به شعبهٔ تهران مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل است از آنجا که علاوه برعلاقه وافر به فعالیتهای علمی این مؤسسه از بدو امر ناظر برمراحل تأسیس شعبهٔ تهران این مؤسسهٔ معروف بودهاست. در زمستان ۱۳٤۰ بودکه اینجانب ازدانشگاه هارواردکه درآنجا بهتدریس اشتغال داشت بنا بهدعوت رئيس مؤسسه درآن زمان، پروفسور ويلفردكانتول اسميث، رهسپار مونترال شد و در آن روز سرد و براز برف در تالار مؤسسه مطالعات اسلامی یک سخنرانی دربارهٔ صدرالدین شیرازی ایراد کرد که اولین بحث دربارهٔ حکمت اسلامی دوران اخیر درآن دیار بود . سخنان نارسای اینجانب مورد علاقهٔ فراوان رئیس مؤسسهو نیز دو تن از استادان برجستهٔ آن یعنی پرفسور چارلز آدامزکه اکنون ریاست مؤسسهرا برعهده دارند و استاد و محقق والاقدر ژاپنی بروفسور توشی هیکو ایزوتسو قرارگرفت چنانکه پروفسور ایزوتسو تصمیم بر آن گرفتندکه مطالعات خو دراکه تا آنزمان به مباحث الفاظ و معنى شناسي اصطلاحات قرآني وكلام اسلامي تخصّص داشت در زمينه وفلسفه اسلامی دوران اخیر که مرکزش همواره ایران بوده است متمرکز سازند . درنامه های بعدی یروفسور اسمیث اظهار علاقه ٔ فراوان به دنبال کردن پژوهش درموضوعی که حقیر در بیانات خود آنرا مطرح ساخته بود کردند و حتی این فکر پیدا شدکه فعالیتهای مؤسسه که تاکنون بیشتر به ممالک عربی و پاکستان در جهان اسلامی توجه کرده بود برطبق برنامهای منظم به حوزه های فکری ایران نیز بپردازد .

هنگام انعقاد کنگرهٔ بینالمللی شرق شناسی در دهلی در ۱۳٤۲ بار دگر درحضور یروفسور اسمیث و پروفسور آدامز وآقای دکتر حافظ فرمانفرمائیان استاد دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی تهران بحث در بارهٔ امکان گسترش مطالعات ایرانی در مکئ گیل ادامه یافت وطرحهائی نیز ریختهشد . بارفتن آقای دکتر مهدی محقق یکیدیگر از استادان دانشکده ٔ ادبیات و علوم انسانی تهران به مکئ گیل و اظهار علاقه ٔ وافر ازطر**ف آقای** پروفسور ایزوتسو برای اولین بار دروسی در حکمت وکلام اسلامی بعداز ابن سینا در مکئگیل دائر شد وبا پشتکار وکوشش بیدریغ این دو استاد آنچه ازچند سال پیش درعالم ذهن یی ریزی شده بود در عالم عین جامه ٔ عمل بخود پوشید ، وبالاخره باهمکاری علمی دانشگاه تهران شعبهٔ تهران مؤسّسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل دو سال پیش افتتاحشد ورسالت خودرا در بررسی فلسفهٔ اسلامی ایران در دوران اخیر وشناسائی آن به جهانیان که تاحدی قبلا توسط استاد هنری کربن و راقم این سطور آغاز شده بود دانست، ودراین دوره کوتاه ازحیاتخود یکی ازمهمترینآثار فلسفه اسلامی یعنی شرح منظومه ٔ حاجی ملاهادی سبزواری را احیاء کرد و بامقدّمه ای مبسوط به انگلیسی توسط پروفسور ایزوتسو و تصحیح دقیق متن توسّط آقای دکتر محقق و ایشان بچاپ رسانید و ترجمهٔ انگلیسی همان قسمت نیز به وسیلهٔ نامبردگان آمادهٔ چاپ شد . و آنگهی در همین زمان تدریس فلسفه ٔ اسلامی با توجّه خاص به حوزههای ایران درخود دانشگاه مکئ گیل توسط یکی از استادان بارز این فن آقای مهدی حائری استاد دانشکدهٔ الهیات تهران ادامه می یابد :

درجه ناآشنائی خود ما ایرانیان باتفکتر وفلسفه وعرفان هشت صد سالگذشته این سرزمین وسایر بلاد اسلامی واقعاً حیرتانگیزاست . شاید هیچ دورهای درصفحات تاریخ تفکتر انسانی مانند تفکتر اسلامی بعداز قرن پنجم وششم ناشناخته نمانده است واین عدم آگاهی مخصوصاً درمورد دوران بعداز حمله مغول احساس می شود . چند اثر از بزرگانی همچون قطب الدین شیرازی و جلال الدین دوانی و محمد دهدار و صدر الدین دشتکی و

غیاث الدین منصور دشتکی و میرسید شریف جرجانی و مؤسسان مکتب اصفهان مانند میر داماد و نیز شاگر دان این مکتب از فیض و فی آض گرفته تاحکما و عرفای بر جسته دوره قاجاریه همچون محمدرضا قمشه ای و ملاعلی زنوزی باقی است که هنوز طبع نشده چه برسد به اینکه مطالعه و بررسی شود ؟ البته قدمهائی مؤثر در ده سال گذشته مخصوصاً از برای شناساندن آثار سهرور دی و صدر الدین شیر ازی بر داشته شده است . ۱ و علاقه به مطالعه مناساندن آثار حکما و عرفای قرون گذشته چه در ایر ان و چه در خارج فزونی یافته است . لکن میراث فلسفی و عرفانی این دوران آن چنان غنی است و کاری که باید آن جام یابد آن چنان عظیم است که برای تحقق بخشیدن به آن همکاریهای و سیع بین مراکز علمی و دانشمندان در داخل کشور و نیز در سطح بین المللی کاملاً ضروری است .

مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل در تهران که در نوع خود بی نظیر است می تواند سهم مهمی در این امر حیاتی یعنی شناساندن میراث علمی و فلسفی این سر زمین داشته باشد و علی رغم حیات کو تاه خود قدمهای مؤثری نیز در این راه تاکنون بر داشته است. یکی از اقدامات پر ارج این مؤسسه دعوت از دانشمندان داخلی و خارجی برای ایراد سخنر انی و اداره مجالس بحث در باره مسائل گوناگون حکمت اسلامی بوده است. اکنون ثمر این سخنر انیها به انضهام چند تحقیق علی حده در این مجموعه در جشده به گروه وسیع تری از علاقه مندان عرضه می شود . توجیهی به نام نویسندگان که برخی ایرانی و برخی خارجی هستند نشان دهنده مسؤولیت این مؤسسه در ایجاد رابطه فکری بین ایران و جهان هستند نشان دهنده مسؤولیت این مؤسسه در ایجاد رابطه فکری بین ایران و جهان

۱- دراین فعالیت بیش از هر کس استاد سحترم آقای سید جلال الدین آشتیانی شرکت داشته و تعداد سعتنابهی از آثار سلاصدرا و شارحان اورا به بهترین وجهی نشر و نقد کرده اند و اکنون نیز علاوه بر المبده و المعاد و الحکمة المتعالیهٔ او به زودی انتشار خواهند داد و به اتفاق استاد کربن مشغول به چاپ کتابی عظیم در چهار یا پنج جلد مشتمل برمنتخبی از آثار فلاسفهٔ اسلاسی ایران از سیر داماد تاعصر حاضر هستند که یقیناً اولین قدم در ایجاد راهی دراین دشت پهناور و ناشناخته خواهدبود. بسیاری از آثار سهروردی نیز توسط استاد کربن و اینجانب به طبع رسیده است.

خارج است . و آنگهی توجهی به بخش فارسی این نشریه نشان می دهد که تقریباً تمام نویسندگان این بخش استادان دانشکده ٔ ادبیات و علوم انسانی تهران اند که از بدو امر همکاری نزدیک بامؤسسه داشته است و یکی از استادان آن آقای د کتر مهدی محقق سهم اساسی در تأسیس و اداره ٔ مؤسسه دارند . امیداست که این همکاری بین دانشکده و سایر دانشکده های دانشگاه تهران با مؤسسه ادامه و بسط یابد و با یک همکاری نزدیک در آینده ٔ افراد این دوسازمان بتوانند آثار مهم حکمت اسلامی را به صورتی علمی به زبور طبع بیار ایند و به بحث و نقد علمی و فلسنی در این آثار بپر دازند و آنرا به زبانهای خارجی منعکس کنند . نیز امیدوار است که نشر این گونه مجموعه ها درسلسله ٔ دانش ایرانی ادامه یافته به این وسیله امکانی از برای نشر افکار علاقه مندان و محققان داخلی و خارجی در حکمت و عرفان و فلسفه ٔ اسلامی در یک مجموعه به این گروه داده شود . یقیناً از این نزدیکی و مبادله نظر ثمرات مهم علمی عاید هم دانشمندان ایرانی و هم دانشمندان خارجی خواهد مبادله نظر ثمرات مهم علمی عاید هم دانشمندان ایرانی و هم دانشمندان خارجی خواهد مبادله نظر ثمرات مهم علمی عاید هم دانشمندان ایرانی و هم دانشمندان خارجی خواهد مبادله نظر ثمرات مهم علمی و اداره کنندگان آن را در اجرای یکی از اساسی ترین برنامه های علمی و فرهنگی این زمان از درگاه پروردگار متعال خواستار است .

سیّـد حسین نصر

مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ تهران

مؤسسهٔ مطالعات اسلامی یکی از شعبه های دانشکدهٔ تحقیقات و مطالعات عالی دانشگاه مک گیل است که درشهر مونترال در ایالت کبک از کشور کانادا قرار دارد. دانشجویانی که دارای درجهٔ لیسانس هستند می توانند در مدت دو سال باخذ درجهٔ فوق لیسانس (.۸) و درمدت پنجسال بأخذ درجه ٔ د کتری (. PH. D.) دراین مؤسسه نائل شوند.

امتیاز این مؤسسه برمؤسسات مشابه آن در کشورهای غربی این است که علاوه بر توجه به تاریخ سیاسی و ادبی جهان اسلامی به جنبهٔ فکری و دینی تمدن اسلامی نیز عنایت خودرا معطوف می دارد . دانشجویان موظف اند که درموضوعات مختلف «تاریخ اسلام» و «سازمانها وتشکیلات اسلام» و «فلسفه و کلام وتصوف در اسلام» و «اسلام در حال حاضر در کشورهای اسلامی» به تحقیق و بحث بپردازند و از این گذشته دو زبان شرقی و دو زبان اروپائی را فراگیرند .

این مؤسسه در سال ۱۹۵۲ میلادی تأسیس شده و درطی این مدت استادانی از کشورهای امریکا و اروپا وهمچنین از کشورهای اسلامی در آنجا بتدریس پرداخته اند و نیز دانشجویانی از جمیع اقطار عالم خاصه کشورهای اسلامی از این مؤسسه فارغ التحصیل شده اند که هم اکنون خود در دانشگاههای مختلف عهده دار تدریس مباحث اسلام شناسی هستند . درطی این هیجده سال این مؤسسه به پیشرفت های شایان توجهی نائل شده چنانکه هم اکنون در حدود ۵۰ دانشجو در آنجا بتحصیل اشتغال دارند این دانشجویان از امریکا و کانادا و هند و پاکستان و آلمان و ایران و ترکیه و مصر واردن ولبنان و عراق و اندونزی و سودان و نیجریه و گانا و کینه و گامبیا هستند .

استادان و دانشجویان این مؤسسه از بدو تأسیس تاسال ۱۹۲۵ همواره احساس

خلاء و کمبود نسبت به مطالعات ایران شناسی و همچنبن فلسفه و کلام و عرفان شیعی می کردند و بهمین مناسبت در بهار سال ۱۹۲۵ هنگامی که شاهنشاه آریامهر در سفر رسمی خود بکانادا از مؤسسه و مطالعات اسلامی دیدن فرمودند اولیای دانشگاه مکئ گیل درخواست نمودند که استادی ایرانی بآنجا برای تدریس فرهنگ و تمدن ایران اعزام شود. این تقاضا مورد قبول واقع شد و دکتر مهدی محقق استاد دانشگاه تهران برای مدت سه سال از شهریور ۱۳۶۶ تا خرداد ۱۳۶۷ بتدریس فرهنگ و تمدن ایران وفلسفه و کلام و منطق و اصول فقه پرداخت . در طی این مدت توجه و رغبت دانشجویان بفرهنگ ایرانی و علوم عقلی اسلامی که بوسیله ایرانیان تدوین یافته فراوان گردید بنحوی که بیشتر آنان رساله های خودرا درموضوعات مربوط بکلام شیعه و فلسفه ایرانی انتخاب کردند و در و شیخ طوسی و عبدالرزاق کاشانی و این بابویه و شیخ طوسی و فشیخ طبرسی و نصیراللدین طوسی و عبدالرزاق کاشانی و صدرالدین شیرازی مانند سیم و موادی و فخرالدین رازی و کاتبی قزوینی و عبدالرزاق کاشانی و صدرالدین شیرازی سیم مانند شیخ کارفت .

ازجهتی دیگر دکتر مهدی محقق و پروفسور ایزوتسو مشترکا همت برترجمه ونشر یک سلسله از آثار فلسفی دانشمندان ایرانی گهاشتند و دانشگاه مکئ گیل متعهد گردید که مخارج چاپ متن اصلی و ترجمهٔ انگلیسی آن سلسله را که بعنوان «سلسلهٔ دانش ایرانی» نامیده میشود تأمین کند و هم اکنون مجلد اول از این سلسلهٔ یعنی ترجمهٔ امورعامه شرح منظومهٔ حاجی ملا هادی سبزواری فیلسوف ایرانی قرن گذشته در کانادا زیر چاپ است و چاپ متن آن با دومقدمهٔ فارسی وانگلیسی بضمیمهٔ تعلیقات و فرهنگئ تفصیلی اصطلاحات فلسفی بامعادل انگلیسی در تهران چاپ و منتشر شده است.

فعالیتهای فوق در باب علوم عقلی ایرانی خاصه در دورههای اخیر آن موجب

<sup>\*</sup> در شهربور ۱۳۴۷ آقای مهدی حائری بزدی استاد دانشکدهٔ الهیات بجای آقای دکتر سهدی محقق بدانشگاه سک<sup>ی</sup> گیل اعزام شدند .

گردید که استادان و دانشجویان مؤسسه مطالعات اسلامی بادیده دیگری به تاریخ فکر و اندیشه درایران بنگرند و فلسفه اسلامی را از نو مورد ارزش یابی قرار دهند و آشنائی آنان با آثار میر داماد و صدرالدین شیرازی ولاهیجی و سبزواری باعث شد که بعقیده ای که دانشمندان غرب مکرراً ابراز داشته اند مبنی براینکه فلسفه اسلامی رونوشتی از فلسفه یونان است و آن هم با کندی فیلسوف عرب آغاز شده و با ابن رشد فیلسوف اندلسی ختم گردیده بانظر شک و تردید بنگرند و بدین نتیجه برسند که «حکمت متعالیه» با فلسفه یونان بسیار متفاوت است و فلسفه اسلامی با رنگ ایرانی خود راه تحول و تکامل خودرا درایران پیموده چنانکه در چند قرن اخیر صدها فیلسوف و متفکر در نقاط مختلف ایران و جود داشته که در مدارس کهن به مباحث عقلی سرگرم بوده اند و هم اکنون کتا بخانه های ایران مملو از آثار آنان است که هنوز چاپ نشده و بدنیا معرفی نگر دیده است .

توجه استادان و دانشجویان بعلوم عقلی ایرانی و پدیدآمدن محیط تحقیق و تتبع در آن باب واستقبال دانشمندان دانشگاه مکئ گیل از اندیشه و تفکر ایرانی فکر ادامهٔ این فعالیت علمی را بوجودآورد و درمرحلهٔ اول تأسیس شعبه ای ازمؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مکئ گیل در تهران که مرکز منابع و مآخذ تحقیق در آن رشته است ضروری بنظر رسید. اولیای دانشگاه مکئ گیل تأسیس چنین شعبه ای را تصویب کردند و تشریفات رسمی آن در مونترال طی شد و پس از آن پروفسور چارلز آدامز رئیس مؤسسهٔ مطالعات اسلامی در نوامبر ۱۹۲۷ افتخار شرفیایی حضور شاهنشاه آریامهر یافت و پیشنهاد دانشگاه مکئ گیل را دایر بر تأسیس این شعبه بسمع مبارك رسانید و مورد قبول و اقع گردید و سپس تشریفات رسمی آن در دانشگاه تهران و و زارت علوم و و زارت امور خارجه مورد خود را رسماً قرار گرفت و از روز پانزدهم دی ماه ۱۳۵۷ این مؤسسه فعالیت علمی و تحقیقاتی خود را رسماً آغاز کرد.

هدف این مؤسسه عبارتست از:

الف \_ تحقیق و تتبع و ترجمه و نشر آثار فلسفی و کلامی و عرفانی اسلامی خاصه آنها

که بوسیله ٔ دانشمندان ایرانی نوشته شده و بالاخص آن آثار که تاکنون مورد توجه دانشمندان غربی قرار نگرفتهاست .

ب ـــ راهنهائی دانشجویانی که دورهٔ دکتری مطالعات اسلامی را طی کردهاند و رسالهٔ خودرا دربارهٔ یکی از دانشمندان ایرانی مینویسند .

ج ــ آماده ساختن دستگاهی مجهز به وسائل و ابزار تحقیق و تتبع اعم از کتاب چاپی وخطی ومیکروفیلم برای دانشمندانی که میخواهند به تحقیق درباره ٔ تاریخ اندیشه و تفکر درایران بپردازند و راهنهائی آنان .

د – عرضه داشتن تاریخ تحول علوم عقلی درایران وسهم ایران در تمدن انسانی و تکامل فکربشری خاصه درپانصدسال اخیر که مورد غفلت دنیای غرب قرار گرفته است.

ه – توسعه ٔ تحقیقات مقابسه ای میان تفکیر شرق و غرب در زمینه ٔ علوم عقلی و مطالعات فلسنی .

اعضای علمی این مؤسسه به پیشنهاد مدیر مؤسسه مطالعات اسلامی و تصویب رئیس دانشکده تحقیقات ومطالعات عالی دانشگاه مک گیل وشورای عالی آن دانشگاه انتخاب میشوند .

این مؤسسه تابع دانشکده تعقیقات و مطالعات عالی دانشگاه مک گیل میباشد و مسؤول امور اداری وعلمی ومالی آن پروفسور چارلز آدامز استاد تاریخ تطبیقی ادیان ورئیس مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل است و پروفسور توشی هیکو ایزوتسو استاد فعلی دانشگاه مک گیل و استاد سابق دانشگاه کیو ژاپن و دکتر مهدی محقق استاد دانشکده ادبیات دانشگاه تهران واستاد سابق دانشگاه لندن و دانشگاه مک گیل باسمت و ابستگی علمی و تحقیقاتی و انتشاراتی و ابستگی علمی و تحقیقاتی و انتشاراتی این مؤسسه اشراف و نظارت دارند .

این مؤسسه جنبه ٔ انتفاعی ندارد و بودجه ٔ آن بوسیله ٔ دانشگاه مک گیل تأمین میشود و کمکهای مالی که از طرف بعضی از مؤسسات و بنیادهای ایرانی و غیر ایرانی

یا اشخاص علم دوست باین مؤسسه صورت بگیرد مستقیماً بدانشگاه مک گیل بمنظور صرف درمؤسسهٔ مطالعات اسلامی شعبهٔ تهران فرستاده می شود ودربودجهٔ کل این شعبه منظور می گردد.

دانشجویان ایرانی وغیر ایرانی این مؤسسه باید مدارکشان مورد پذیرش دانشگاه مک گیل قرار گرفته باشد و آن دانشگاه مدرك تحصیلی بآنان می دهد و درحال حاضر کلاسهای رسمی درمؤسسه دائر نمی گردد وفقط سمینارهای عالی تحقیقاتی تشکیل می شود که در آن اعضای علمی و دانشجویان مشترکا به بحث و فحص و تحقیق و تتبع می پردازند. مقامات دولتی کانادا و اولیای دانشگاه مک گیل امیدوارند که این مؤسسه همواره از همایت شخص اول این کشور و همچنین همکاری مقامات علمی و فرهنگی ایران برخوردار باشد تا هرچه زود تر هدفهای خودرا دنبال کند و اصالت و رشد فکر ایرانی را در طی تاریخ بجهان علم و دانش معرفی نماید.

- enable da l

المان على المان ا

مالكوران ايران وغير ايران اين تليسه بالمساوكان موره بارد والمرد والمدال المدالة والمدالة وال

ان واستان على ان واسته به يشهاد شير دوسته نظالهات اسلام و تصويب وليس والشكات أعليقات ومطالبات حال والشكار مكانكل وشيرانيمال التواهنات

فعالیت علمی یکسالهٔ مؤسسهٔ مطالعات اسلامی شعبهٔ تهران

فعاليت على يكسالة مؤسسة مطالعات اسلامي

۱ - شرح منظومه سبزواری قسمت امور عامه و جوهر و عرض (متافیزیک ) در
 ۱ - شرح منظومه سبزواری قسمت امور عامه و جوهر و عرض (متافیزیک ) در
 ۱ سال درگذشت آن حکیم در محل مؤسسه بر پا شده بود باهل علم عرضه گردید .
 این کتاب مشتمل است بر :

۱۸۷ صفحه متن و شرح خود سبزواری

۳۹۳ صفحه حواشی وتعلیقات توضیحی ازسبزواری و هیدجی و آملی ۸۸ صفحه فهرستهای مختلف از جمله فهرست اصطلاحات سبزواری با معادل آن در انگلیسی

۸۶ صفحه مقدمه ٔ فارسی درشرح حال و آثار آن حکیم
 ۱۲۸ صفحه مقدمه ٔ انگلیسی در تحلیل افکار او و مقایسه ٔ او با بزرگترین
 فیلسوفان گذشته ومعاصر

چاپ این کتاب باهتمام پروفسور ایزوتسو و دکترمهدی محقـ قصورت پذیر فته است.

- ۲ تعلیقه میرزا مهدی آشتیانی بر شرح منظومه حکمت . این کتاب که در چانخانه دانشگاه تهران تحت چاپ است بکوشش آقایان پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقق و دکتر فلاطوری دانشیار فلسفه دانشگاه کلن آلمان آماده برای چاپ شده است .
- ۳ كاشف الاسرار و رسالات نورالدين اسفرايني عارف قرن هفتم و هشتم بكوشش
   دكتر لندلت (تحت چاپ) .
- ٤ ــ نشریه ٔ حاضر که مشتمل بر مقالات متعدد علمی است و فهرست آن جداگانه
   ملاحظه می شود .

### ب ـ همکاری ولمی

۱ – ترجمهٔ شرح منظومه سبزواری وتحریر تعلیقات ویادداشتهای توضیحی بانگلیسی بطوریکه مطالب کتاب برای خوانندهٔ غربی آسان شود. ترجمه و تعلیقات فوق بوسیلهٔ پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقیق انجام یافتهاست.

۲ - تصحیح انتقادی کتاب قبسات میر داماد با استفاده از نسخ خطی و شروح متعدد برآن . این همکاری بوسیله پروفسور ایزوتسو و دکتر لندلت و دکتر مهدی محقیق و دکتر موسوی بهبهانی انجام میگیرد و یک سوم کار پایان یافته است .

## ع = خطابه های ولمی در محل مؤسسه باحضور دانشمندان خارجی و ایر انی

١ ـ استاد سيّد محمّد مشكوة

« اثر ارسطو در فلسفه اسلامی »

۲ ـ د کتر سید حسین نصر

«مفسّر عالم غربت و شهید طریق معرفت شیخ شهاب الدین سهروردی »

٣ - سيّد جلال الدين آشتياني

« احوال و افكار وآثار حاجي ملّا هادي سبزواري »

٤\_ پروفسور مونتگمری وات

« اثر اسلام در تمدن اروپا» (بانگلیسی)

٥– پروفسور ايزوتسو

« اگزیستانسیالیسم غرب و وحدت و جود سبزواری » (بانگلیسی)

#### ٦ - د کتر لندلت

« مكاتبه ميان علاء الدوله سمنانى وعبدالرزّاق كاشانى درباره وحدت وجود » (بانگليسي)

#### د = راهنمائی دانشجویان

دانشجویانی که رسالهٔ دکتری خودرا دربارهٔ متفکران ایرانی گرفته راهنهائی شده اند و مواد رسالهٔ خودرا فراهم ساخته اند، این دانشجویان دربارهٔ صدر الدین شیرازی و عبدالرزاق کاشانی و قطب الدین شیرازی کارکرده اند.

## ه ـ تهیهٔ وسائل تحقیق برای دانشمندان داخلی و خارجی

دانشمندانی که نیازمند به راهنهائی در زمینه ٔ فلسفه وکلام بودهاند و یا احتیاج به کتاب و میکروفیلم از ایران داشتهاند مؤسسه آن نیاز را مرتفع ساخته وکتاب و میکروفیلم برای آنان ارسال داشتهاست .

#### و ـ كنابخانه

کتابخانهٔ مؤسسه هرچند نوبنیاد است ولی مهم ترین مآخذ و منابع تحقیق در فلسفه و کلام اسلامی و همچنین منابع غربی درموضوعات فوق در آن یافت می شود و مورد استفادهٔ عموم استودانشجویان ایر انی و خارجی می توانند کتاب از آنجابامانت بگیرند.

## ز ۔ نشکیل سمینارهای علمی

۱ ــ بوسیلهٔ دکتر مهدی محقیق و پزوفسور ایزوتسو:

در این سمینار شرح منظومه منطق سبزواری و زاد المسافرین ناصر خسرو و ترجمه رساله قشیریه مورد بحث و تحلیل قرارگرفته و علاوه بر دانشجویان خارجی مؤسسه دانشجویان دوره فوق لیسانس فلسفه و ادبیات فارسی دانشکده ادبیات وعلوم انسانی در آن شرکت جسته اند .

۲ بوسیله ٔ دکتر ابوالقاسم گرجی رئیس گروه فقه و اصول دانشکده ٔ الهیات
 دانشگاه تهران :

در این سمینار پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقیق و دکتر لندلت شرکت داشته اند و متن کفایه الاصول آخوند ملا محمد کاظم خراسانی بوسیله دکتر گرجی مورد بحث و تحلیل قرارگرفته و پروفسور ایزوتسو مباحث اصولی را باعلم سمانتیک منطبق ساخته اند .

ے - تہیهٔ مطالب تحقیقی بوسیلهٔ اعضای علمی مؤسسه برای ایراد خطابه در مجامع علمی بین المللی

پروفسور ایزوتسو

در کنفرانس «فلسفه شرق وغرب» در هاوائی ، ژوئن ۱۹۲۹ «مبانی اندیشه های متافیز بکی دراسلام» در کنفرانس «ارانوس» دراسکونا سویس ، اوت ۱۹۶۹ «مبانی مفهوم خودی درفلسفه بودائی» در دانشگاه عبری اورشلیم نوامبر ۱۹۲۹ «وحدت وجود از نظر فلسفه مقایسه ای » در کنفرانس «ارانوس» اسکونا سویس ، اوت ۱۹۷۰ در کنفرانس «ارانوس» اسکونا سویس ، اوت ۱۹۷۰ «معنی و بی معنی درفلسفه بودائی»

### دکتر مهدی محقیق

در کنفرانس تحول اندیشه وتفکر در آسیای مرکزی، دهلی نو، فوریه ۱۹۲۹ «مطالعات فلسنی درایران معاصر» در دانشکده الهیات ، دانشگاه آنکارا ، مارس ۱۹۲۹ «تحول فلسفه اسلامی بااشارهای به متافیزیک سبزواری » در کنفرانس رابطه دین و دولت درجوامع سنتی اسلامی، مون پلیه فرانسه، مارس ۱۹۲۹

« نظر شیعه درباره ٔ رابطه ٔ بین مذهب وحکومت » در کنفرانس تحول علوم در آسیای مرکزی ، اسلام آباد پاکستان ، سیتامبر ۱۹۷۰

«تعیین نام یکی از کتابهای رازی باارجاع به گیل خراسانی » در کنفرانس جهانی مذهب وصلح ، کیوتو ژاپن ، اکتبر ۱۹۷۰ «آسانگیری ( = Tolerance ) درمذهب اسلام »

# خطابهٔ افتتاحیهٔ مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مك گیل شعبهٔ تهران

از استانلی فراست معاون دانشگاه مک گیل

ترجمهٔ دکتر حسن جوادی دانشیار دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی خطابة افتتاحية مؤسسة مطالعات الملامي وانشألاه مك كيل شعبة تهران

استانل قراست

د کار حین جرادی دانتهار دانشکند ادیات ر علی انسالی عالیجناب ، آقای رئیس دانشگاه ، پروفسور آدامز ، حضّار محترم ، خانمها و آقایان

این افتخار نصیب بنده شده است که از سوئی بعنوان نماینده انجمن شاهی برای پیشرفت دانش که اسم آن بعنوان دانشگاه مکئ گیل آشناتر است در این مجلس حضور یابم وازسوی دیگر نماینده دانشکده تحقیقات ومطالعات فوق لیسانس باشم که مطالعات اسلامی در آن مقامی بس ارجمند دارد . درضمن ابلاغ تبریکات اعضای دانشگاه مکئ گیل میخواهم خوشنودی بیحد خودرا از اینکه بالاخره پساز نقشه ها و کوششهای زیاد همه در تهران جمع شده ایم تا افتتاح شعبه دانشگاه مکئ گیل را جشن بگیریم ا براز دارم .

ما همه خاطرات بسیار خوش از دیدار دوسال پیش اعلیحضرت شاهنشاه آریامهر به مونترال و دانشگاه و مؤسسه ٔ آنجا داریم و مفتخریم که رابطه ٔ نز دیک باکسانی داشتیم که باایجاد غرفه ایران و بنهایش گذاشتن آثار هنری ایران نمایشگاه جشن صده ملتی کانادا را رونق بخشیدند و توجه انظار را جلب نمو دند ، باز قدر شناسی خو درا از اینکه همان غرفه هنوز در جای سابق خو د در نمایشگاه مونترال باقی است ابراز داریم درواقع آقای در اپو، شهر دار مونترال از من خواسته است که پیام زیر را در این مجمع به حضرت آقای وزیر فرهنگ بدهم .

«افتتاح مرکزی که در آن دانشجویان دانشگاه مک گیل می توانند بمطالعات خود دربارهٔ تاریخ و فرهنگ ایران ادامه دهند نشان دهندهٔ پیوندهای نزدیکی است که بین ایران و مملکت ما وجود دارد. شرکت ایران در نمایشگاه بین المللی ۱۹۲۷ و درقسمت (بشر ودنیای او) دوستی دوملت ما را تحکیم بخشیده است و ما امیدواریم در آینده نیز تجلتی فرهنگی ایران باشکوه فعلی آن ادامه یابد ».

بدین ترتیب پیوندهای مودّت بین کانادا و ایران بسیار است و دا مُمَّا زیاد تر می شود. کتاب تازهای که دانشگاه تورنتو درباره مجموعه جواهرات بی نظیری که در خزانه شاهنشاهی است منتشر کرده اند و همکاران ما درموزه سلطنتی انتاریو آنهارا بررسی و فهرست کرده اند نشانه دیگریست ازهمکاری بین دوملت . در دانشگاه مک گیل کرسی برای فلسفه ایرانی باز شده است که مخارج آنرا دولت شاهنشاهی ایران و دانشگاه مک گیل مشتر کا بعهده دارند . ما از همکاری آقای دکتر محقی و خانم محقی فایده بسیار بردیم و خوشوقتیم که اکنون مطالعات ایرانی ما بوسیلهٔ آقای دکتر حابری سرپرستی می شود . من اخیراً باایشان نهار صرف کرده و ملاقات پر تمری داشتم ، دراینجا می خواهم تبریکات و سلامهای ایشان را بتهام دوستانشان ابلاغ کنم . همچنین ما هرسال عده ای تبریکات و سلامهای ایشان را بهام دوستانشان ابلاغ کنم . همچنین ما هرسال عده ای مشغول تحصیل هستند . بدین جهت بسیار مناسب بود که یک دانشگاه کانادائی چنین مشغول تحصیل هستند . بدین جهت بسیار مناسب بود که یک دانشگاه کانادائی چنین کاری شعبه ای در تهران داشته باشد و مخصوصاً شایسته دانشگاه مک گیل بود که به چنین کاری شعبه ای در تهران داشته باشد و مخصوصاً شایسته دانشگاه مک گیل بود که به چنین کاری

بعلاوه من فکر می کنم که هدف این مرکز تحقیق با اوضاع عصری که در آن زندگی می کنیم مغایرتدارد. ما در عصری هستیم که دائماً کاینات را در گسترش می بابیم و کرهٔ ارض در نظرمان کوچکتر می نماید در نتیجه نه تنها کانادا و ایران بلکه تمام ملل همسایگی نزدیکتری باهیم احساس می کنند در چنین موقعیتی هیچ کس نمی تواند از چنین سؤالاتی اجتناب کند: من کیستم ؟ هدف از زندگی چیست ؟ نقش مشخص من در این هدف بزرگ چیست ؟ اینها سؤالاتی است که همیشه ذهن بشر معطوف آنها بوده است و داشتن مرکزی که بتواند در گنجینه های فکر ایرانی تفحص نماید و گوهرهای فراموش گشته آنها را بجهان غرب عرضه کند در این مرحله از تاریخ بشر اقدامی است بس پر ارج گشته آنها را بجهان غرب عرضه کند در این مرحله از تاریخ بشر اقدامی است بس پر ارج و نوید بخش . امید است که ذخایر فکر ایرانی فلسفه غرب را بارور سازد و بدان روشنی بیشتری بخشد و خود نیز در نتیجه این بستگی نزدیک فعالیت و حیاتی نو یابد و این مرکز بیشتری بخشد و خود نیز در نتیجه این بستگی نزدیک فعالیت و حیاتی نو یابد و این مرکز بیشتری بخشد و خود نیز در نتیجه این بستگی نزدیک فعالیت و حیاتی نو یابد و این مرکز

تحقیق وسیلهای باشد برای ایجاد تفهیمی انسانی و ژرف بین شرق و غرب .

اجازه می خواهم از وقتی که دراختیار دارم استفاده کرده و بیشتر در ایضاح این فکر بکوشم. بی شک بزرگترین حادثه ٔ سال ۱۹۲۸ پرتاب موشک آپولو بماه بود واین سفر قهرمانانه را می توان واقعه ای چون قیام کوروش کبیر بسال ۵۰ قبل از میلاد و یا سفر کریستوف کلمب بسال ۱۶۹۲ ، نقطه ٔ عطفی در تاریخ بشر شمرد . در هریک از این موارد انسان و فرهنگ انسانی (یا این عنصر مرکبی که ما تمدن می خوانیم) مرزهای کهن را در هم شکست و در و راء آنها بجهان تازه ای دست یافت . در زمان کوروش تمدن از مرکزهلال حاصل خیز و شرق مدیترانه گذشت و بهند و سرزمین های شرق دست یافت . در زمان کریستوف کلمب تمدن از دنیای قدیم آسیا و اروپا بقاره ٔ جدیدی پا نهاد . در عصر ما برای اولین بار بشر و تمدن او کره ٔ ارض را پشت سر گذاشته اند تا بستارگان دست یابند . می توانیم کاملا ً مطمئن باشیم که بزودی این قدم های نامطمئن و اولیه بسوی فضا تبدیل بی کرکت استواری خواهند شد . در صورتی که مادچار و برانی حاصل از اتم نشویم می توانیم با اطمینان انتظار داشته باشیم که فرزندانمان مالک که کشانها شوند .

ولی تمدنی که برداشتن این قدم بزرگرا میسر ساخته است تمدن و فرهنگی است صنعتی و علمی ، فرهنگی است زادهٔ صنعت ، ریاضیات و علوم . صفت مشخصهٔ آن مغز الکترونیکی اینست که انگلیسی ، عربی ، مغز الکترونیکی اینست که انگلیسی ، عربی ، روسی یا چینی حرف نمی زند زبان آن را می توان به یک و یا تمام زبانها تر جمه کرد هر چند از زبانی مصنوعی بعنوان وسیلهٔ ارتباط در آن استفاده می کنیم ولی می توان گفت که زبان واقعی آن زبان ریاضیات است و ریاضیات متعلق به یک تمدن بخصوص انسانی نیست بلکه بتمام نوع بشر تعلق دارد . بابلیان حساب ، یونانیان هندسه ، واعراب جبر را بما آموختند ولی ریاضیات بطور مشخص به هیچ کدام از اینها تعلق ندارد . ریاضیات ساختهٔ مغز بشری است و در واقع بکاینات و یا بهتر بگویم بخدا تعلق دارد . بهمین دلیل نیز بطور مشخص فیزیک هندی ، شیمی اسلامی یا زیست شناسی مسیحی وجود ندارد . این تمدن

صنعتی نیز همانقدر که بغرب تعلق دارد بشرق نیز بستگی دارد. ما در دانشگاه مک گیل ریاضیون هندی ، طبیبان چینی ، هواشناسان اروپائی ، بیوشیمیست های عرب ، فیزیک دانان آمریکائی داریم ولی همه بزبان واحد علم حرف می زنند و باصطلاحات مشترك تکنولوژی سخن می گویند .

اما هنگامیکه علوم انسانی واجتماعی را ازنظر می گذرانیم فوراً متوجه می شویم که وضع کاملا متفاوت است وقتی که می خواهیم سؤالاتی را که پول تیلیش آنها را سؤالات غائی و نهائی نامیده است که (من کیم و هدف از زندگی چیست و نقش من در این میان چیست) از خود بکنیم می بینیم که برای جواب دادن به مین سؤالات که پیشرفتهای ما در علوم و صنعت با تأکید بیشتری آنها را برایمان مطرح می کند باید به عقب بر گردیم و جواب آنها را در ادیان بشرو مکاتب فلسنی حاصله از آنها جستجو کنیم.

دراینجاست که تنوع فرهنگها و تمدنها دورنمای متلونی درپیش چشم ما می گسترد. میبینیم که فلسفه ٔ اسلامی بافلسفه ٔ یونانی ارتباط دارد ولی هرکدام را بینشی جداگانه است حکمت عملی چین باحکمت نظری هند تفاوت کلی دارد. همین طور علاقه ٔ خاص یک عیسوی خواه پرتستان خواه کاتولیک کاملا ٔ باخواسته های یک نفر بودایی تفاوت دارد و فرق نمی کند که این بودایی از فرقه ٔ ماهایانا ٔ باشد یا از هینایانا آنوع جوابی که انسان برای مسائل غائی این جهان می یابد بستگی دارد به سنن و آدابی که تحت آنها پرورش یافته است. تا چندی پیش هریک از خانواده های بزرگ عالم بشریت ایمان داشتند که درك نهائی و کامل حقیقت فقط به آنها ارزانی شده است و می گفتند که خداوند این موهبت را فقط در حق آنها نموده است . هندی بهندی بودنش و چینی بودنش می بالید . هودیان خودرا ملت برگزیده ٔ خدا می دانستند و مسلمین هیچ گونه تجاوزی را بحریم اسلامی بودیان خودرا ملت برگزیده ٔ خدا می دانستند و اکنون می بینیم اغلب با تعصبی ناروا) مبلغین بیشمار خود را با کناف عالم روانه می کردند . در طی نیم قرن گذشته تغییری بسیار دامنه دار بیشمار خود را با کناف عالم روانه می کردند . در طی نیم قرن گذشته تغییری بسیار دامنه دار بیشمار خود را با کناف عالم روانه می کردند . در طی نیم قرن گذشته تغییری بسیار دامنه دار

دراین نوع طرز فکر بوجود آمدکه بعقیده من اگر این بزرگترین حقیقت عصر ما نباشد باری حقیقت مهمی است . عوامل بسیاری را می توان در بوجود آمدن این تفسیر دخیل دانست: اطلاعما از تاریخ بشر درسراسر دنیااز اولین پیدایش نوع بشر گرفته تاامپر اطوریهای گمشده چون میسنیان و هیتی ها و درك اینکه نوعی وحدت بین تمدنهای مختلف بشری از همان بدو پیدایش آن در حدود ده هزار سال پیش تاکنون وجود داشتهاست. آگاهی روز افزون ما ازسیر عظیم تکامل موجودات واینکه چگونه زندگی موجوداترا بصورت سیستمی بزرگ و منظم با هم مرتبط میسازد . آمیختن و ارتباط فرهنگهای مختلف درعصرما كه درنتيجه تحرك تازه درنوع بشر پيدا شدهاست. همه اين عوامل وبالاخره آگاهی تازهٔ ما از جهانهائی که در وراء منظومهٔ شمسی قرار دارند باعث ایجاد یکئ چنین دگرگونی در فکر انسان شدهاند . ولی بعقیدهٔ من مهم تر از همهٔ اینها بینش تازهايست كه نسبت بهماهيت مذهب درميان ملل مختلف باسنن مختلف پيداشده وبسرعت اشاعه مى يابد. بعبارت بسيارساده بايد بكويم كه اين بينش عبارت از درك اين حقيقت است که درموضوعات دینی مثلاً منچونمسیحی هستم نباید حتماً دراشتباه بوده وشماکه مسلمان هستید حقیقت را دریافته باشید . حقیقت مذهبی چون حقیقت ریاضی جنبه ٔ حتمی ندارد . زردشت می گوید: «ای اهورامزدا تورا بعنوان وجودمقدس می شناسم». پیغمبر عبری گوید: «خداوندگفته است: منميهوه كسديگرىنيستوجزمن خدايي نيست » پول مقدس گويد: «یکئخداوجود دارد ویکئواسطه بین انسان و خداهست و آن عیسی مسیح می باشد». مسلم انان مى گويند: « لااله الاالله محمدرسول الله ». وماحتى حالانيز مشكل مى بينيم كه تمام اين گفته ها از لحاظ مذهبی درآن واحد درست باشند. نور ایمان ازهمهٔ اینها ساطعاست ومقادیر مختلف نور برای مردمانی مختلف از آنها می تابد . برای اینکه من از پرتو چراغ شما بهره یابم ، لازم نیست چراغ خودم را خاموش کنم ولی من باید قبول کنم که چراغ شما روشن است وباید حاضر شوم تادرکنار شما بنشینم وازآن نور بهرهگیرم. من باید نیز حاضر شوم تا با خضوع وپذیرائی درفکر شما سهیم گردم وهمانطور که شما درك می کنید من نیز درك کنم:

اگر چنین کنم می توانم از نور شما کمک بگیرم و نور خودرا فزونی بخشم تابلکه بتوانم معهای وجود انسان را دریابم. من باید در عیسویت خود راسخ بوده و شما نیز در اسلام خویش استوار باشید تابلکه بتوانیم باهم بینش وسیع تری را ایجاد نمائیم.

در کتابی که قرار است ماه آینده انتشار یابد من این عقیده را چنین بیان کردهام: هنگامیکه از مسیحیت بعنو ان یک « اسطوره » بحث می کنم می گویم اصطلاح « اسطوره » را که برسرش بحثهای زیادی هست دراین مورد بهمان معنی بکار می برم که یک فیزیک دان یا عالم اقتصاد کلمه ممدل یا مثال را بکار می برد . یک اقتصاد دان اطلاعات و آمار را جمع می کند وبصورت یک طرح موزون یامجموعهای ازعوامل مختلف درمی آورد و آنرا به زبانی گویا نمودار یا طرحی نشان دهنده و یا فرمولهای ریاضی بیان میکند. اگر این مثال با واقعیات وضع موردنظر بدرستی تطببقنکند باید آنرا آنقدر اصلاح کند وتغییر دهد تا نتیجه ٔ مطلوب حاصل گردد . همین طور فیزیک دان اطلاعات موجود را با مولکولها ، اتمها و ذرات مربوط میسازد او میتواند آنهارا بوسیلهٔ مدلها نشان دهد ویا فعالیت آنهارا درفرمولهای ریاضی بیان کند . هنگامیکه دربارهٔ تشعشع تحقیق میکند آگاهانه دومدل برمیگزیند اگر باهم تجانسی نداشته باشد ارتباطی بهم ندارند یکی نشان دهندهٔ انرژی بعنوان ذرات متساطع و دیگری نشان دهندهٔ انرژی بعنوان حرکت موجی در فضاست . بهمین ترتیب فکر می کنم مسیحیت را نیز باید بعنوان مثال یا مدلی گرفت برای حقیقت نهائی ولااقل برای نسل ما «اسطوره» تفسیر و تمثیلی است ازواقعیت. وظیفه • ما تعمق دراین «اسطوره» و کشف این مطلب است که آیا جنبه کلی آن بحدیست که بتواند دانش جدید وامعان نظر تازه بشررا بنحو رضایت بخشی بیان کند یانه ؟ ما باید از خود بپرسیم که آیا این اسطوره می تواند بطرز متقاعد کننده ای گذشتهٔ انسان را بیان کرده و و آینده اش را نشان دهد . باید اضافه کنم آنچه من در کتاب خود راجع به عیسویت كَفْتُهُ امْ بَايِدُ دَرْحَقَ تَمَامُ ادْيَانَ صَادَقَ بِدَانِيمٍ . البُّنَّهُ مَنْ دَرْكُفْتَنَ اين مطالب تنها نيستم اخيراً یکئ بروفسور هلندی بنــام بلکر C. J. Bleecker که تاریخ ادیان تدریس میکند نوشتهاست : منطق این حقیقت که خداوند آن را بنوع بشر شناساندهاست مارا بنحو اجتناب ناپذیری بسوی وضعی می کشاند که در آن تمام مؤمنین قادر بدرك و تفاهم یکدیگر خواهند بود بی آنکه مجبورشوند ازمذهب بخصوصی که بر ایشان عزیز است دست بکشند. همكار سابق من پروفسور ويلفريدكنتول اسميث كه اين مؤسسهرا بنا نهاد اين مطلب را بنحو دیگری بیان کردهاست. او هنگامیکه ازمظاهر بزرگ دینی نوع بشر گفتگو می کند می پرسد منظور ما از قرار دادن یک چیز بعنوان مظهری در هر مذهب چیست ؟ و خودش چنین جواب میدهد «میتوانگفت که درآن هم جنبه ٔ تقدّس و هم شفافیتی وجود دارد . کسانیکه آنرا مقدس میپندارند هنگامیکه بآن نظر میکنند مثل ما آنرا نمی بینند بلکه از داخل آن بچیزی در وراء آن ـ چیزی که معین و محدود نیست و بالاتر از قیاسات ماست ـ مینگرند . شاید تنها موضوع دیدن نیست بلکه همانطور که می بینند آن را احساس می کنند و عمیقاً هم احساس می کنند . برای کسانی که جنبه و مطلقی در آن می یابند چکیده وماحصل هرنوع هیجان امعان نظر واحساسنهایتی که داشته باشند درآنخلاصه می شود . برای درك مطلب (همان طور که باید برای درك مفهوم کلمه م ۲۰ برای هندوان یا قران برای مسلمین ویا هر اسطورهٔ مذهبی دیگر بایدکرد) انسان باید ازخود بیرسد تا چه حد برای کسانیکه آنرا بعنوان مظهری برای درجه ایمان خود برگزیده اند می تواند حاوی تعالی و تنزّه باشد» این بنظر من بزرگترین امید و وعده ٔ سالهای آخر قرن بیستم می باشد . در دنیای علم و صنعت ما مردانی هستیم که فرهنگئ و تمدن واحدی داریم و

<sup>1-</sup> Wilfred Cantwell Smith

۲ - یا aum کلمهایست سانسکریت که گویا در اصل بمعنی «بلی» بوده است ولی اکنون در مذهب هندویسم و بودائیسم مفهوم عمیقی دارد. این کلمه در اوپانیشاد بعنوان سمبلی عرفانی بکار رفته که سه حرف آن نشان دهندهٔ سه خدای بزرگ هندوان یعنی براهما، ویشنو و شیوا است که بترتیب خالق، نگاهدارنده و ویران کننده هستند سیباشد. در ضمن حاکی از وحدت این سه خدا نیز هست (مترجم).

میخواهیم از محیط اطراف خود آگاه گردیم وازآن استفاده ببریم، درحالیکه در کوشش خود برای درك معهای حیات و وجود خویش و دنیائی که در آن زندگی می کنیم فرهنگهای مختلفی پیش روی خود داریم و بتازگی شروع به پی بردن بارزش تنوع بیحد این نظریات کرده و میخواهیم در آن تعمق کرده و بهره مند شویم. در اینجا باید تأسف بی حد همکار خود آقای پر و فسور ریموند کلیبانسکی استاد قسمت فلسفه را ابراز دارم که نتوانست در این محمع حضور یابد. او بعنوان رئیس مؤسسه بین المللی فلسفه علاقه خاصی نسبت با یجاد این مرکز تحقیق که در آن مطالعات فلسفی بصورت تطبیق ادامه خواهد یافت نشان داده و از من خواسته است صمیانه ترین تبریکات اور ا بخاطر این واقعه ابراز دارم و باطلاعتان برسانم که در آینده امیدوارند هم از این مرکز و هم از مرکز جمعیت ایرانی فلسفه و علوم برسانی دیدن کنند.

فلسفه دختر مذهباست ، ولی اگر مادر شایستگی نداشته باشد دختر قابل اعتماد نخواهد بود ، علی رغم بی اعتمائی که در غرب نسبت بفلسفه شده است و علی رغم کمتر شدن اهمیت مذاهب بزرگ دنیا ، من نمی توانم گفته کسانی را قبول کنم که می گویند این جهش های بزرگ روح انسانی نقش خودرا در تمدن بشر بازی کرده اند و اکنون باید بسویی نهاده شوند . من باور نمی کنم که فرزندان و نوادگان ما که بیشتر و بیشتر راه خودرا بسوی جهان های دیگر باز می کنند عیسویت را بسویی خواهند نهاد ؛ و هکذا باور نمی کنم بکسانی که هنوز مسائل و مجهولات زیادی را باید کشف کنند اسلام پیامی عمیق و رضایت بخش نخواهد بود ؛ و یا بودائیسم آخرین سخن خودرا بانسان عصر ماشین گفته است ؛ من باور نمی کنم در دنیائی که حیرت در آن توسط علم از میان رفته است هندویسم آخرین نظریات و حدسیّات جسورانه خودرا کرده باشد ؛ اما معتقدم که در آینده پیروان مذاهب بزرگ مباحثاتی ثمر بخش وسازنده بایکدیگر خواهند داشت و هر یک از ما در حالیکه از حقیقت مباحثاتی ثمر بخش وسازنده بایکدیگر خواهند داشت و هر یک از ما در حالیکه از حقیقت خود پیروی می کنیم از روشنائی چراغ دیگران نور بیشتری خواهیم گرفت و بهتر خواهیم خود پیروی می کنیم از روشنائی چراغ دیگران نور بیشتری خواهیم گرفت و بهتر خواهیم خود پیروی می کنیم از روشنائی چراغ دیگران نور بیشتری خواهیم گرفت و بهتر خواهیم

<sup>1-</sup> Raymond Klibansky

توانست آن حقيقت راكه اغلب ما بنام خدا مى خوانىم درك كنيم .

معذلک بطور اجتناب ناپذیری این سئوال پیش میآید و باید جواب گفته شود: آیا یکی یاتمام این مذاهب و فلسفه های حاصله از آنها مارا به حقیقت نهائی رهنمون خواهند شد ؟ یااینکه تماماً تصورات ابلهانه و باطلی هستند که مارا کمراه می سازند ؟

درداستان تکامل جسمی بشر زیست شناسان کم کم بنوعی توجه بسوی مقصود یی مى برند كه اگرآنرا حكمت غائى ا نام ننهيم بايد مقصود يابى يا هدف شناسى المخوانيم . درتاریخ نگاری نیزکمکم این نظر بوجود میآید که بطور کلی هدف ومعنائی برای سیرتاریخ جستجو کنیم و آنرا منحصر بیک امپراطوری یا نژاد بخصوص نسازیم . در جهان مادّه علم نشان دادهاست که بطور واضحی نظم یا قانون خاصی درهمه جا حکمفرماست وماباید آنرا درك كنيم. بايد قبول كردكه موج بزرگ تكامل و تطوركه همه ٔ مارا در بر میگیرد بسوی هدف یامقصدی روانست که هنوز ما ازماهیت آن اطلاعی نداریم. امامن نمی توانم باوركنمكه تمام فرضيات، امعان نظرها والهامات مردان دينوفلسفه درطي پنجهزارسالي كهروح پرسان بشر برانگيخته شده است حاصلي نداشته باشد. من معتقدم كه در آنها هدفي است که بتدریج آشکار می گردد ومثل تصویری است که بصورت قطعات متعددی بریده باشند واگرآنهارا پهلوی هم بگذاریم مفهومی پیدامی کند . درواقع عصر ما احتیاج به ایمان بخصوصی دارد و ازما میخواهد باورکنیم که جستجوی روحانی انسان همانند جستجوی علمی او وشاید بوضع بهتر و پرمعناتری مثمر ثمر خواهدگشت . درمذهب ودرفلسفه ما باید باامید پیش رویم و ایمان داشته باشیم که بمقصد خواهیم رسید همانطور که شاعر اردو ، ایمـن گفتهاست:

> می گویند شاید او در ورای جنون وعقل باشد . بگذار چنین باشد ولی ایمن مگذار حجابی در ورای حجاب باشد .

ما باید از حجاب سمبُل واسطوره بگذریم و بواقعیتی که درورای آنهاست ایمانیابیم

<sup>1-</sup> Teleology

و ايمان داشته باشيم كه بالاخره حجاب برخواهد افتاد ـ لااقل بحدى خواهد افتاد كه حقيقترا بشناسيم .

انسان ممکنست بر امراض غلبه کند ، پیوند قلب کند ، اعماق اقیانوسهارا کشف و کهکشان را تسخیر نماید ، ولی اگر نتواند جوابی باین سئوال که من کیستم ؟ بیابد ، طفل خردسالی بیش نخواهد بود که در تاریکی گریه سر می دهد . بعقیده ٔ من جواب را باید در مذاهب بزرگ و مکاتب فلسفی که از آنها بوجود آمده اند جستجو کرد . بدین جهت ایجاد شعبه ٔ دانشگاه مک گیل در تهران قدم دیگری است برای ایجاد تفاهم بین شرق و غرب ، و آن جائی است که غربیان و شرقیان هر دو بمنزله ٔ خانه ٔ خود خواهنددانست و آزادانه به مباحثه خواهند نشست .

من بهمه گسانی که طرح تأسیس این شعبه را ریخته و در تحقیق بخشیدن بآن مساعدت کرده اند تبریک می گویم و رسماً افتتاح شعبه مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل را در تهران اعلام می دارم .

## رسالة في بحث الحركة

از علی بن احمد بن محمود

باهتمام دکتر مهدی محقیّق استاد دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی

#### رسالهای دربحث حرکت

بحث حرکت یکی ازمهمترین مباحث فلسنی است که از دیر زمان مورد گفتگوی دانشمندان بوده است. فیلسوفان و متکلهان اسلامی دربارهٔ ماهیت و تعریف حرکت و نقد آراء گذشتگان دربارهٔ حرکت بحث های فراوانی کرده و نیز اقسام فراوانی برای آن یاد کردهاند. باوجود این بسیاری ازمسائل این مبحث بر آنان پوشیده و پنهان مانده است.

نویسندهٔ این رساله علی بن احمد بن محمود در آغاز رساله می گوید :

چون بحث دربارهٔ حرکت از دقیق ترین مباحث حکمت است من دربارهٔ آن بذل جهد کردم ولی چیزی نیافتم که حقیقت حال را روشن گرداند بلکه روز بروز شکت و حیر تم درآن افزون می گشت تا اینکه عنایت از لی حق مرا به سرچشمهٔ حکمت علمی و عملی رهبری کرد.

مقصود او ازسر چشمهٔ حکمت علمی وعملی جلال الدین دوانی متوفی ۹۰۸ است که ازاو بعنوان: «جلال الدولة و السعادة و الدین محمد الدوانی» یاد کرده است. او مدتی لوای اقامت را در آستان او نصب کرده و در تحقیق مطالب در حد امکان سعی کافی نموده تااینکه نکات دشواری که بر فضلای زمان پنهان بوده بر او آشکار گشته است. او سپس نتیجه نکات دشواری که بر فضلای زمان پنهان بوده بر او آشکار گشته است. او سپس نتیجه بحث و تحقیق خود را به پیشگاه ابو المظفر قرقود خان که از او بعنوان «السلطان بن السلطان» یاد کرده است تقدیم می کند.

قرقود خان یا کرکود پسر بایزید ثانی است که بگفته محمد فرید بک مؤلّف احسن التواریخ تحصیل علوم دینیه و آداب و مجالست علمارا راغب بوده و به این ملاحظه

همیشه از جنگ و جدل دوری و اجتناب می نموده است ۱. او در پاره ای از علوم و فنون دارای تألیفاتی هم بوده و بدون شک ارزش علمی این رساله را درك می کرده است ۲.

چنانکه ملاحظه میشود رساله دارای مقدمه وچهار فصل وتکملهاست.

مقدمه دربیان حاجت به اثبات حرکت ، ص۳۶.

فصل اول در تعریف حرکت ، ص ۳۹.

فصل دوم دراثبات وجود حرکت ، ص٤١.

فصل سوم درتقسیم حرکت ، ص٥٥.

فصل چهارم دراحوال حرکت ، ص٤٨ .

تکمله درامور مستغربی که متعلق بحرکت است و اثبات آن با دلائل عقلی دشوار است ، ص ۰ ه .

نویسنده در رساله اشاره به برخی از متقدمان و متأخران کرده و آراء آنان را مورد نقد و بررسی قرار داده است . از جملهٔ آنان معلم اول (= ارسطو) ص ٤٤ ، فارابی ص ٤٤ ، شیخ (= ابن سینا) ص ٥٠ ، صاحب تجرید (= نصیرالدین طوسی) ص ٣٦ ، فاضل یزدی ص ٤٤ ، فاضل تبریزی ص ٤٨ ، شریف (= جرجانی) ص ٤١ ، فاضل یزدی ص ٣٤ ، فاضل تبریزی ص ٤٨ ، شریف (= جرجانی) ص ٤١ ، فاضل سمرقندی ص ٣٦ و ٤٤ و ٤٤ و ٧٤ . و گاهی هم اشاره به عقائد برخی از دانشمندان می کند بدون آنکه تصریح بنام آنان بکند مانند : یکی از اذکیا ص ٣٧ ، یکی از متفضلان زمان ص ٤٦ .

ازاینرساله بیش از یک نسخه دیده نشده این نسخه بقطع کو چک و دارای شصت و سه صفحه و هر صفحه ای ده سطر است . بسمله و نام ابوالمظفر قرقود خان باخط زرین و

۱ - ص ۷ ه ترجمهٔ علی ابن سرحمت پناه سیرزا عبد الباقی مستوفی اصفهانی ( سطبعهٔ برادران باقر زاده ذی قعده ۱۳۳۲).

۲ ـ برای آگاهی ازشرح احوال وآثار قرقود رجوع شود به مقالهٔ اسماعیل حقی درمجلهٔ فصلی انجمن تاریخ ترك ، شمارهٔ ۱۲۰ جلد ۳۰ ، اكتبر سال ۱۹۶۸، ص ۲۰۱ ـ ۳۹ .

و کلمه مقدمه و فصول چهارگانه و تکمله بامرکت سرخ نوشته شده است . درگوشه راست بالای صفحه پیش از صفحه اول عبارت : «الله حسبی لعبده ابی بکر بن رستم بن احمد الشروانی » و در کنار آن نام رساله بعنوان و رسالة فی بحث الحرکة » آمده و در گوشه چپ پائین همان صفحه عبارت : «هو من کتب الفقیر الحقیر حسین فوزی بن حسن المدرس بمحروسة بروسه والمشتهر بموجزاده احسنه الله تعالی بالفوز والسعادة » دیده می شود و مهر حسین فوزی نیز در ذیل عبارت فوق آمده است . این نسخه متعلق به کتا بخانه شخصی آقای د کتر بارکر A . Barker استاد مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل بود که از ترکیه بدست آورده بودند و چون مرا شائق به طبع آن دیدند آن را بعنوان یادگاری بمن بخشیدند .

نگارنده با استقراء ناقص اثری از نسخهٔ دیگر این رساله بدست نیاورد تاآنکه امر مقابله و تصحیح را انجام دهد لذا درآن مواردکه احتمال نادرستی عبارترا میداد تصحیح قیاسی نمود و اصلرا درمیان دو کمانه آورد .

شکتی نیست که تحقیق و بررسی درمواد رساله و شناساندن آنکسان که نامشان در رساله آمده است بسیار مهم ولازم است ولی نگارنده صلاح چنان دید که نخست متن را منتشر سازد تاشاید بامساعدت خوانندگان بتواند بر نسخه ای دیگر واقف گردد وسپس آن را بفارسی وانگلیسی ترجمه کند و باتوضیحات و تعلیقات و مقدم آن را بصورت کتابی مستقل در آورد بعون الله و توفیقه .

Charles of the control of the contro

Winder of the Market of the State of the Sta

صفحه اول و دوم نسخه رسالة في بحث الحركة

## بسم الله الرّحمن الرّحيم

الحمد لله الدّن ابدع العالم على احسن النظام ، وجعل حركات الافلاك وسيلة حوادث الاينام ، عبرة لاولى الابصار وتذكرة لذوى الافهام ، والصّلوة على رسوله الدّن انزل في شأنه : «سبحان النّذى أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام» ، وعلى آله العظام واتباعه الكرام .

امًّا بعد : فيقول المحتاج الىالله المعبود ، على بن احمد بن محمود ، احسن الله اليهم فى اليوم الموعود: لـ آكان بحث الحركة ادق مباحث الحكمة ، بذلت جهدى كل الابتذال، ولم اجد شيئاً ينبيء عن حقيقة الحال ، بل زاد يوم بعد يوم في مضمار البال جيوش الشَّكوك وعساكر الجدال، حتى هدانى العناية الازليّة الى يَنبوع الحكمة العلميّة والعمليّة، هو الّذي يمحو ظلام الشكوك والاوهام عند اظهاره الحق عن أفق الكلام، جامعاً لفضايل المتقدّمين والمتأخّرين، حافظاً لقواعد الشّرع المُبين، جلال الدّولة والسّعادة والدّين محمّد الدّواني، ابتدالله ظلاله الى يوم الامانى . ولما نصبت لواء الاقامة فى عتبته برُرهة من الزّمان، وبلغت سعيى فى تحقيق المطالب الى حدّ الامكان ، تيسّر لى بعض من النّكات الحكمية الّتي كانت مستورة الى هذا الآن عن ابصار فضلاء الزّمان، بل « لم يطمثهن ّ انسُن قبلهم ولاجان ّ »، جعلت تحفة لخدّام عتبة السّلطان الاعظم والخاقان الاعدل الافخم، وارث بلاد الله بالاستحقاق، حامى عبادالله على الاطلاق، وهو ظلّ الله وسايرالسّلاطين كظلّه، وفي يده ازمّة عقد العالم وحلَّه، يفوح نفحات الجنان من وجنته اللامعة ويلوح فواتح الامن والامان من جبهته السَّاطعة ، يبسط الارض اطرافها ، ليحيط طرفا من الآية المبذولة ، ويوسَّع الافلاك دوائرها ، ليسع نعامًا الَّتي «لامقطوعة ولاممنوعة» ، زيَّن رياض الملك برياحين العدل والانصاف، ونزع عنه فتار الجور والاعتساف؛ يتقاطر من سيفه دماء الاعداء والمعاندين،

ويتماطر من رمحه دموع الاشراء والمتمردين ، وهو سلطان السلطين ، قهرمان الماء والطلين ، دافع الظلمة والمعاندين ، السلطان ابن السلطان ، ابوالمظفر قُور قُود خان ابتدائلة ظلال عاطفته على مفارق المسلمين ، وايد رايات نصرته الى يوم الدين . اللهم حرس اعوان دولته وانصار شوكته عن الآفات والبليات . انتك تجيب الدعوات وترفع الدرجات . ورتبتها على مقدمة واربع فصول وتكملة .

#### اميًا المقدّمة

فغي بيان الحاجة الى اثبات الحركة .

واعلم ان الحكماء لما زعموا الى ان العالم قديم ، استدلتوا عليه بانه ، لوكان حادثا ، امنا ان يتوقف حدوثه على امر حادث ، اولم يتوقف . وان توقف ، يلزم التسلسل فى الحوادث ، وان لم يتوقف ، يلزم ترجيح بلا مرجت ، لكون نسبته متساوية الى جميع الاوقات . واجاب عنه صاحب التجريد باننا نختار القسم الثنانى ، ونمنع لزوم الترجيح بلا مرجت ، لان هذا اللنزوم موقوف على اثبات الاوقات وتمايز بعضها عن بعض قبل وجود العالم ، وهو محال ، اذ الزمان هناك موهوم لاوجود له الا مع وجود العالم ، ولا تمايز بين الاجزاء الوهمية الابمجرة د التوهة م ، وطلب الترجيح فى ذلك الاجزاء غير مقبول (دراصل: مقبولة) اصلا .

اعترض عليه الفاضل السمرقندى فى شرحه ، بان هذا الكلام ، على تقدير تمامه ، انما يدل على ان لايطلب وجه الترجيح فيما بين الاوقات قبل وقت حدوث الزّمان ، اذلازمان هناك ، لافى الاوقات التى بعده . فاختصاص الحدوث بهذا الوقت دون ماعداه من الاوقات بعدها ترجيح بلامرجة .

ونحن نقول: لماكان وجود العالم علّة لوجود الزّمان، كما قرّر عندهم، يلزم ان يكون حدوث العالم في اوّل جزء منه. لان هذا الجزء، ان كان عاريا عن الحدوث فيه، يلزم ان يكون الزّمان معلّلا بعلّة غيره، وهو خلاف المفروض.

وايضاً ، يلزم ان يكون الجزء الاوّل من الحركة من الاجزاء المتوهـمة ، لكونه

من الاجزاء التي قبل حدوث العالم. فليتأمـّل.

ولما نوقض هذا الدّليل بالحوادث اليومية، حيث قيل: لوصح دليلهم هذا ، للزم ال يكون الحادث اليوى قديما ، لجريان الدليل فيه بعينه ، تشبثوا بذيل الجركة . فقالوا: لابد في صدور الحادث من الحالة المستمرة في ذاتها المستلزمة لتجددات انتقالية وضعية بلا بداية ، هي الواسطة بين عالمي القديم والحادث. ولولاها ، لم يتصور ارتباطا حدهما على الآخر ، لان الحادث لا يكون علية التنامة باسرها قديمة . والقديم اذا كان علة تامة لشيء لا يتتخلف عنه معلوله ، فلا يرتقي حادث في سلسلة علله الى قديم ، ولا يتنزل قديم في سلسلة معلولاته الى حادث . بل لابد هناك من امر ذي وجهين استمرار وعدم استقرار . فن حيث استمراره ، يستند الى قديم . ومن حيث عدم استقراره المتجددة المتعاقبة لا الى اول (؟) ، يصير سببالفيضان الحوادث من القديم . فينتظم به عالم الحوادث. وهذه الحالة هي المسمدة بر «الحركة » يترتب عليها الاوضاع المتجددة الغير المتناهية ، قديمة بالنوع حادثة الافراد ، كل فردمنها سابق بفرد عليها الاوضاع المتجددة المعالة المعالة المناهية . وهذه الاوضاع والحركات معدّات لفيضان الوجود من حضرة المبداء الى المواد العنصرية .

اعترض عليه الطوسى فى الزخر بانه، لوكان النوع قديما، يلزم ان يكون فرد من افراده قديما . البتة لامتناع تحققالنتوع بدونالفرد . والحكم بحدوث الافراد معالحكم بقدم النوع تحكتم .

ونحن نقول: قدم الشيء عبارة عن عدم سبق العدم على وجوده، وهذا المعنى متحقق في نوع الوضع والحركة، وعدم تحقق النوع الا في ضمن الفرد، انما يقتضى عدم انفكاكه عن فرد ما، لاعن فرد بعينه. لعل منشاء الاشتباه قياس القديم الى الحادث، لان النوع، مثلا، اذا كان حادثا، يلزم ان يكون حدوثه في ضمن فرد معين البتة لتحقق اوله. واما ماليس فيه الاول كالقديم، فغير محتاج الى فرد معين.

اعترض بعض الاذكياءِ ايضا على اصل الدّليل ، حيث قال : النقض بالحوادث اليومية غير مندفع بان يقال ان الاوضاع والحركات الفلكية معدّات لحصول هذه الحوادث،

والمعد ات غير مجتمعة في الوجود، حتى ياز مالة سلسل في الامور الموجودة المترتبة، لانا نقول: ان الحادث الذي يحدث في هذا الآن، مثلا، يجب ان يكون بعض من علته حادثا فيه ايضا، لانه ان حدث جميع علته قبل هذا الآن، يلز م تخلف المعلول عن العلة التامة. وكذلك العلة التي حدثت في ذلك الآن، يجب ان يكون معلولة لبعض العلة التي هي حادثة في هذا الآن، وننقل الكلام اليها، فيلز م ان يكون العلل الغير المتناهية متحققة في آن حدوث ذلك الحادث. فان كانت هذه العلل موجودة في الخارج جميعا، يلز مالتسلسل في الامور الموجودة المترتبة ايضا قبل هذا الآن، لان هذه المعدومات حادثة في آن حدوث المعلول. فيجب ان يكون موجودة قبله. فان قبل: لم لايجوز ان يكون بعض هذه العلل موجودا وبعضها ان يكون موجودة قبله. فان قبل: لم لايجوز ان يكون بعض هذه العلل موجودا وبعضها معدوما، ولا يكون جميعها موجودات والمعدوما، حتى يلزم التسلسل في آن وجود المعلول او قبله، قلنا: ان كانت الموجودات والمعدومات الواقعة في هذه السلسلة متناهية، يلزم ان يكون المجموع ايضا متناهياً (دراصل: متناهية)، لان المركب من العلل المتناهية متناه (در يكون المجموع ايضا متناهياً (دراصل: متناهية، يلزم التسلسل في آن حدوث المعلول. المتناهية، المناهية، يلزم التسلسل في آن حدوث المعلول.

اجاب الاستاد المحقق بانا نحتار حدوث المعدومات الغير المتناهية في آن وجود المعلول. قوله «يلزم التسلسل في الامور الموجودة المترتبة المجتمعة قبل هذا الآن » فغير مسلم ، لانه لايلزم من التسرتب بين المعدومات الترتب في الموجودات، فلا يلزم من اجتماع الموجودات الغير المتناهية قبل وجود المعلول التسرتب في هذه الموجودات. ومن ادعى، فعليه الدليل. فان قيل: اذا كان عدم المانع علة لوجود المعلول، يلزم ان يكون وجود المانع علة لوجود المعلول علية وجود المانع عدم المانع ، وهو المعلول علية وجود المانع ، وهو غير الوجود ، بل لازم له . ولايلزم من الترتب في اللازم ، الترتب في الملزوم .

۱ - و ان كانت معدومة ، يلزم هذا التسلسل (در حاشيه براى تصحيح متن آمده) . ٢ - لعدم المعلول ، فيلزم الترتب في الموجودات . قلنا : لايلزم من كون عدم المانع علم (در حاشيه براى تصحيح متن آمد،) .

ونحن نقول ايضا فى الجواب ان علة الحادث يجوز ان يكون صفة اعتبارية حادثة فى هذا الآن غير موجودة فى الخارج. وكذلك علة هذه الصفة وعلة علتها الى غير النهاية. ودليل بطلان التسلسل لا تجرى اللا فى الموجودات الخارجية دون الاعتبارية ، كما قرر عليه الامر فى الانواع المتكرره ، كالامكان والوجوب وغيرهما من هذه الانواع ، ومن اراد تحقيقه ، فليطلب فى موضعه ، ولايليق ذكره بهذا المختصر.

#### الفصل الاول

#### فى تعريف الحركة

عرقها قدماء الفلاسفة بانها خروج من القوة الى الفعل تدريجا. واحترز بقيدالتدريج عن الكون والفساد ، لان الخروج فيه دفعى لا تدريجى . نوقض على هذا التعريف بمثل راكب السفينة ، لانه يصدق عليه الخارج من القوة الى الفعل تدريجا ، مع انه ليس بمتحرك ، بل المتحرك هوالسفينة ، و اطلاق «المتحرك» على الراكب على سبيل المجاز ، كما بين في موضعه . وينتقض ايضا بالساكن الدى يتعاقب عليه الامكنة ، كالحجر الواقع في النهر ، فانه يصدق عليه هذا التعريف .

واجيب عنهما بان الخروج يجب ان يكون ناشيا بالذات عن طرف المتحرك. وليس كذلك فيهما . اما فى الثانى ، فظاهر . واما فى الاول ، فلاشك ان الخارج هو السفينة فى الحقيقة ، واسناده الى الجالس لمجاورته بها .

نحن نقول الظاهر انهذا التعريف منقوض بالزمان لانه لما ثبت كونه مقدارا للحركة، يجب ان يكون وقوعه على سبيل التدريج. فاذن يصدق عليه هذا التعريف بلاريبة. ولماكان هذا التعريف غير خال (دراصل: خالية) عن تسامح، عدل عنه المتاخرون الى قولهم: الحركة كمال اول بالقوة من حيث هي بالقوة. قيل: المراد به الكمال » هله خاالحاصل بالفعل. وانتها سمّى الحاصل بالفعل «كمالا » لان في القوة نقصانا والفعل تام بالقياس اليها. وقد يعتبر في مفهوم الكمال كونه لايقا بما يحصل فيه ، لكنته ليس بمعتبر هلهنا. ولا يجب ان يكون في مفهوم الكمال كونه لايقا بما يحصل فيه ، لكنته ليس بمعتبر هلهنا. ولا يجب ان يكون

الحركة لايقة لصاحبها . ولاخفاء فى ان الحركة امر ممكن الحصول للجسم . فيكون حصولها كمالا له .

ونحن نقول: فيه بحث، لانه ان اراد بر «الكمال» في قوله «فيكون حصولها كمالا» المعنى الذي يعتبر في مفهومه اللياقة، مع عدم موافقته لسياق الكلام، غير صحيح. لان امكان الشيء بالنسبة الى موصوفه، لايقتضى ان يكون لايقا بالنسبة اليه، كالعدم. فانه ممكن بالنسبة الى الماهية، مع انه ليس بكمال. وان اراد مدلول لفظ الكمال، فغير مستقيم ايضاً، لانالكمال على هذا المعنى، هوالحاصل لاالحصول، كماصر حبه حيث قال «والمراد بالكمال هلهنا الحاصل بالفعل»، اللهم الله ان يقال: المراد من «الحصول» الحاصل. ومثل هذا التسامح شايع من جملتها ماوقع في تعريف العلم. واحترز بقيد الاولية عن الكمالات المترتبة للحركة، وهي كمالات ثانوية ومطلوبة بالذات، والحركة ليست بمطلوبة.

قال فى شرح الاشارات: معنى كماليّتهاالمنسوبة الى الاوّل هو تاديها الى كمال ثان. فهو ايضا دالّ على كونها غير مطلوبة لذاتها. انتهى كلامه.

وقيل: الحركة تفارق ساير الكمالات، من حيث انها لا حقيقة لها الا التوجه الى الغير، فلابد من مطلوب ممكن الحصول، ليكون التوجه توجها اليه.

ونحن نقول: اناريد برامكان الحصول» امكان الحصول فى نفس الامر، فلا يتحقق فى بعض من افراد الحركة الارادية، لانه قد يكون المطلوب فيها ممتنعا، كجركة المجانين. واناريد امكان الحصول فى نفس الامر او فى زعم المتحرك، مع عدم خلوه عن الركاكة فى دلالة اللفظ عليه، لا يتحقق فى الحركة القسرية لان اثبات المطلوب فيها غير خال (دراصل: خاليه) عن الاشكال، اللهم اللا ان يراد بر المطلوب» المنتهى للحركة، لانه يجب ان تكون ممكنا لكل عن الاسكال، اللهم عكن واقعا. واحترز بقوله (من حيث هى بالقوة » عن الكمالات الحاصلة بغير توسط الحركة كالصورة النوعية، فانها كمال اول لما بالقوة ، لكن لا من حيث هو بالقوة ، بل من حيث هو بالفعل.

وعرّف (دراصل: عرّفوا) المتكلمون الحركة بالحصول الثاني في الحيّز الثاني. وردّ عليهم بانه

يلزم كون المتحرك بالاستدارة ساكنا. واجاب عنه الشريف في حاشيته للتجريد بان المتكلمين لما ذهبوا الى تركب الجسم من الجواهر الفردة ، فاذا تحرك جسم ، لم يكن هناك فى الحقيقة عندهم متحرك واحد وحركة واحدة ، بل هناك متحركات متعددة هى تلك الجواهر وحركات بعددها . وحينئذ نقول : اذا تحرك الجسم كالفلك ، مثلا ، بالاستدارة ، كان بالحقيقة كل واحد من اجزائه المتحركة متحركا حركة اينية ينتقل من مكانه الى مكان آخر . لكن لما كان حركته فى امكنة واقعة على هيئة الاستدارة ، سمّيت حركة بالاستدارة كحركة الشعلة الجوالة . فليس فى حركات اجزائها حركة خارجة عن الحركة الاينية واردة على ماذكر فى تعريف السكون . وان اعتبرت مجموع تلك الحركات ، فليست حركة واحدة ، والكلام هلهنا ، السكون . وان اعتبرت مجموع تلك الحركات ، فليست حركة واحدة ، والكلام هلهنا ، اذ لابد فى مورد القسمة من اعتبار الوحدة معه . انتهى كلامه .

ونحن نقول ان المتكلمين قد قسموا المتحية زالى المتحية زالغير المنقسم والى المتحية المنقسم . والاوّل هوالجوهر الفرد ، والثانى هوالجسم . وان اعتبر فى هذا المقسم الوحدة ، يلزم ان لايكون الجسم متحية زا ، لانه ليس بمتحية واحد ، بل هو متحية زات متعددة بحسب تعدد الاجزاء . وماهو جوابكم فى هذا جوابنا فى ذاك .

## الفصل الثّاني في اثبات وجود الحركة

ولنقدم مقدمة، وهي ان «الحركة» يطلق على معنيين، الاول صفة تكون بها الجسم ابداً متوسطاً بين المبداء والمنتهى، ولايكون في حيز آنين، بل يكون في كل آن في حيز آخر، ويسمى «الحركة بمعنى التوسط». وقد يعبر عنها بانها كون الجسم بحيث اى حد من حدود (دراصل: الحدود) المسافة يفرض لا يكون هو قبل آن الوصول اليه ولا بعده حاصلافيه، وتختلف بسببه نسبة المتحرك الى وجود المسافة. فهى باعتبار ذاتها مستمره، واعتبار نسبته الى تلك الحدود سيالة، وبواسطة استمرارها وسيلانها يفعل في الخيال امرا ممتدا غير قار، وهذا الامر المتد يسمى برا لحركة بمعنى الاقطع» والحركة بمعنى الاولى موجودة والثانية معدومة.

واماوجودالاولى، فقال بعضهم انه بديهى ، يحكم به العقل بمعاونة الحسّ ، وان كانت غير محسوسة بذاتها. ونحن نقول ان حكم العقل بواسطة الحسّ على اتصاف الجسم بالحركة لاعلى وجودها فى نفسها ، كما فى السكون والعمى وامثالها ، فانهمامع كونهمامن الصفات العدمية ، يحكم العقل بمعونة الحس على اتصاف المعروض بهما . وقال بعضهم انه كسبى ، واستدلوا عليه بوجوه . ونحن نذكر ماهو الاقوى ، وهوالذى عوّل عليه المعلم الاول . تقريره ان الحركة بمعنى القطع ، لما كانت عبارة عن امر متوهم مرتسم فى الخيال ، بحيث اذا وجد فى الخارج ، لا يكون جزئين منه موجودا معا ، لا بدله من راسم . ولا يجوز ان يكون هذا الراسم ذات المتحرك وذات المسافة ، لانهما موجودان فى حالة السكون . فلابد من شيء آخر ، وهو الحركة بمعنى التوسط . ونحن نقول : هذا لا يشنى الغليل ، لان ايجاد الشيء فى الواهمة الحركة بمعنى التوسط . ونحن نقول : هذا لا يشنى الغليل ، لان ايجاد الشيء فى الواهمة الحسم ، مثلا ، يحصل فى خياله جسم يخرج من المشير ويتصل الى هذا الجسم ، مع انه لاشيء فيه غير المشير والمشار اليه ، وهما متحققان عند عدم الاشارة ايضا .

واما عدم وجود الثانية ، فلعدم اجزائها .

وللقوم شبهات على تقدير وجود الحركة . اوليها وهي اقويها ، ان الحركة ان كانت حادثة في آنالابتداء ، وهو آخر زمانالسكون ، يلزم ان يكون المتحرك مستقرا في حال حركته . وان كانت حادثة في الآن (دراصل: آن) الذي بعده ، فلا يخلو اما ان يكون بين آنالابتداء وبين ذلك الآن زمانا اولا. وكلاهما فاسدان. اما الثاني ، فلتتالي الانات. واما الاول ، فلحدوث الحركة قبل حدوثها ، لان الزمان لما كان مطابقا للمسافة ، يجب ان يكون بين النقطة التي هي مطابقة للآن الذي هو آن حدوث الحركة مسافة قابلة للقسمة الى غير النهاية . فيلزم قطع هذه المسافة في زمان السكون . وهو بديهي البطلان . فاذا يلزم ان يكون حادثة قبل حدوثها . وان كانت حادثة في الزمان ، يلزم حدوث الغير المنقسم في المنقسم ، وهو باطل . حدوثها . وان كانت حادثة في الزمان ، يلزم حدوث الغير المنقسم في المنقسم ، وهو باطل . وضي نقول في الجواب انا لانسلم وجود الحركة في الآن الآخر من زمان السكون، وهو آن ابتداء الحركة . قوله «يلزم ان يكون الجركة مستقرة » ، قلنا : لما كان عدم الاستقرار وهو آن ابتداء الحركة . قوله «يلزم ان يكون الحركة مستقرة » ، قلنا : لما كان عدم الاستقرار وهو آن ابتداء الحركة . قوله «يلزم ان يكون الحركة مستقرة » ، قلنا : لما كان عدم الاستقرار وهو آن ابتداء الحركة . قوله «يلزم ان يكون الحركة مستقرة » ، قلنا : لما كان عدم الاستقرار وهو آن ابتداء الحركة . قوله «يلزم ان يكون الحركة في الآن المنان عدم الاستقرار والمنان الستقرار والمنان السلام و المنان الستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان السلام والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان عدم الاستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان على النان عدم الاستقرار والمنان المنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان المنان المنان على المنان المنان عدم الاستقرار والمنان المنان السكون المنان الم

امرا موجبا للزمان ، يلزم ان لايكون الحركة خالية عنه في زمان وجودها (در اصل : وجوده) ، لافي آن حدوثها (دراصل : حدوثه). والحاصل ان لازم الشيء قد يكون زمانيا وقد يكون آنيا . والآني يجب ان يكون غير منفك عن وجود اللازم في آن وجوده ، والزماني يجب ان يكون غير منفك عنه في زمان وجوده ، وان انفك عنه في آن حدوثه . والزماني يجب ان يكون غير منفك عنه في زمان وجوده ، وان انفك عنه في آن حدوثه . فانقيل: ان حدوث الحركة في الآن الآخر من زمان السنكون ، يستلزم اجتماع الحركة والسنكون . قلنا : نهاية الشيء عبارة عن عدم ذلك الشيء . فاذا يجوز ان يكون آن (دراصل : ان ) النهاية للشيء آن البداية لنقيضه ، فلايلزم اجتماع النقيضين .

و الشبهة الثانية ، وهى المشهورة بين القوم بر شبهه العامة » . تقريره ان يقال : المتحرك فى الاين، ان كان له من مبداء الحركة الى منتهاها اين واحد ، فلاحركة له فى الاين بل هو ساكن مستقر على اين واحد . وان كان له ايون متعدّدة ، فاميّا ان يستقرّ على واحد منها فى اكثر من آن واحد ، وقد انقطعت الحركة ، واما ان لا يستقرّ ، فلا يكون فى كل اين الا آنا واحدا ، فيلزم تتالى الآنات ، وهو باطل . ولاجواب عنه اللا بان يقال : للمتحرك من مبداء المسافة الى منتهاها ، كما ان حدود المسافة بالفرض ، كذلك تعدد الايون بالفرض ، وكما انه لا يمكن ان يفرض فى المسافة حدان ليس بينهما مسافة اصلا ، كذلك لا يمكن ان يفرض فى ذلك الاين المستمر اينان متصلان ، بل كل اينين مفروضين فيه يمكن ان يفرض بينهما ايون غير متناهية ، فلايلزم تتالى الآنات ، ولا انقطاع الحركة ، ولا كون المتحرك ساكنا . وكذلك للمتحرك فى الكيف كيفية واحدة غير قارة ، فنى كل آن يفرض بكون هناك فرضا، ولا يمكن ان يفرض فى تلك الكيفية كيفيتان متصلتان ، بل كل كيفيتين مفروضتين فيها يمكن ان يفرض بينهما كيفيتان آخر . فلايلزم شيء من المحذورات .

اعترض عليه الفاضل السمر قندى حيث قال: القول بان للمتحرك في الالوان المتباينة بالنوع لونا واحدا من اوّل الجركة الى منتهاها مما ياباه الضرورة. ونحن نقول: والذي ياباه الضرورة (دراصل: ماياها الضرورةعنه) وجود اللّون (دراصل: لون) الواحد بالفعل عند حركة الجسم في الالوان المختلفة. وليس كذلك. بلهذا اللون متوسط (دراصل: متوسطة)

بین صرافة الفعل و محض القوة ، كما ذكره الفارابی ، لاموجود (در اصل: موجودة) بالفعل كما ظنه المعترض ، فلا اعتبار فیه .

والشبهة الثالثة ان الحركة لو حصلت فى الاعيان ، لايخلو اما ان يكون شيء منها موجوداً فى الحال ، موجوداً فى الحال او لايكون . والثانى باطل ، لانها لو لم يكن شيء منها موجودا فى الحال ، لم يكن موجودا فى الماضى والمستقبل ، لان الموجود فى الماضى هو الذى وجد فى الحال ، والموجود فى المال هوالذى يوجد فى الحال . وكذا الاول ، لان الموجود فى الحال ، ان كان منقسها ، كان احد جزئيه سابقا على الآخر ، لان الاجزاء المفروضة للحركة غير موجودة معا ، لانها غير قار الذات ، فلايكون الحركة الموجودة فى الحال موجودة فيها ، بل احد جزئيها ، وان لم ينقسم ، لزم الجزء الذى لايتجزى ، لانه منطبق على المسافة .

اجيب عنها بان المنطبق على المسافة انما هي الحركة بمعنى القطع ، فيختار انه لاوجود لها في الخارج . قال الفاضل السمر قندى : يمكن التفصى عن هذه الشبهة بوجه آخر ، وهو ان يقال : لفظ «الحال » يطلق بالاشتراك على معنيين ، احدهما الآن الذي هو الفصل المشترك بين زماني الماضى و المستقبل ، والثاني القطعة من الزمان المركبة من اواخر الماضى و اوايل المستقبل . ومنشأ الشبهة التباس احد المعنيين بالآخر . فان قوله «الموجود في الماضى هو الذي وجد في الحال والموجود في المستقبل هو الذي يوجد في الحال والموجود في المستقبل هو الذي يوجد في الحال » ، انما يستقيم في الحال بالمعنى الثاني . قوله « فلايكون الحركة الموجودة في الحال موجودة فيها في احد جزئيها » انما يستقيم في الحال بالمعنى الخال بالمعنى الاول . فاحدى المقدمتين في محل المنع على اى حال .

ونحن نقول: قوله «الموجود في الماضي» الى قوله «بالمعنى الثانى» ، غير مستقيم ، لان الموجود سواء كان من الموجودات السيّالة اوالقارة ، لابئة ان يكون موجوداً (دراصل: موجودة) في الحال . غاية ما في الباب ان السيّالة لا تبقى ولا تمر عليها حال اخرى ، والقارة تبقى و تمر عليها الحال وحصر هذا الحكم الى الحال بالمعنى الثانى باطل. واعلم ان الحركة ، لما كانت موجودة في الخارج ، توقف وجودها (دراصل: وجوده) على ستة امور ، اوليها المبداء، والثانية المنتهى ، والثالثة المتحرك، والرّابعة المحرك ، والخامسة ما ينسب اليه الحركة ، والسادسة الزمان. قيل: اراد بتوقف الحركة والرّابعة المحرك ، والخامسة ما ينسب اليه الحركة ، والسادسة الزمان. قيل: اراد بتوقف الحركة

على تلكك الامور انه لابد فى تحقق الحركة منها على ماصرحوا به . والله ، فالزمان لما كان مقدار الحركة ، على مازعموا ، كان متوقفا على وجود الحركة . فكيف تتوقف هى عليه ؟ ، ونحن نقول ان اريد بر التوقف » هلهنا اللزوم مطلقا ، فلا وجه للحصر فى الستة ، لانه يدخل فيه السرعة والبطاء ايضا ، لان الحركة لا يكون عارية عنهما ، كما لا يكون عارية عنها .

## الفصل الثالث فى تقسيم الحركة

القوم قسموا الحركة على نحوين، احدهما قسمة باعتبار المحرك من الارادة وغيرها ، والآخر قسمة باعتبار المتحرك فيها من المقولات .

اما الحركة على النحو الاوّل ، فمنقسمة على ثلثة اقسام ، لأن مبدأ الحركة اما خارج عن المتحرك او داخل . الاوّل الحركة القسرية . الثانى اما ان يكون للمتحرك شعورا اولا. الثانى (دراصل: الاوّل) هو الحركة الطبيعية ، والاوّل (دراصل: الثانى) هو الحركة الارادية واما الحركة العرضية . كحركة الجالس فى السفينة والراكب على الدّابة ، فخارجة عن المقسم ، لأن الكلام فى الحركة بالذات .

اعترض على هذا التقسيم بالنبضة وبحركة النفس وبحركة الاجفان، لان هذه الحركات لا يجوز ان يكون قسرية فقط، ولاطبيعية لشعور المتحرك اليها، ولاارادية لانه قد يقع بغير ارادة. فان قبل: يمكن ان يكون طبيعية، قوله «لشعور المتحرك اليها» قلنا: لايلزم من شعور المتحرك اليها» قلنا: لايلزم من شعور المتحرك ان لايكون بالطبع، لان الانسان الساقط من السقف شاعر على حركته، مع ان هذه الحركة طبيعية. قلنا: الغرض من عدم الشعور في الحركة الطبيعية عدم علية الشعور للحركة أل لاعدم نفسه. ولاشك ان الشعور ليس بعلة للحركة في الانسان الساقط. ولما كان هذا الاعتراض قويا جدا، عدل العلامة في شرح كليات القانون عن هذا التقسيم، فزاد قسما رابعا فسهاه برا لحركة التسخيرية » فادرج الامثلة المذكورة في تحت هذا القسم. واما الحركة على النحو الثاني، فنقسمة على اربعة اقسام: حركة في الاين، وحركة واما الحركة على النحو الثاني، فنقسمة على اربعة اقسام: حركة في الاين، وحركة

فى الوضع ، وحركة فى الكم ، وحركة فى الكيف . واما الحركة فى سائر المقولات ، فغير متحققة . اما في الجوهر ، لأن الحركة فيه اما في الصورة الجسميّة، او في الصورة النوعية ، وكلاهما باطلان ، لان الهيولى لماكانت محتاجة فى تقومها الى الصورتين ، لم يمكن انيتحرك فيهما ، لان المتحرك فيه غير موجو د (در اصل: موجودة) بالفعل عند حركة المتحرك، كمامر بيانه. وامّاعدم الحركة في سائر المقولات، فلكونها معانى نسبية غير مستقلة في الثبات والتغيّر، بليتبع فيهما الىالآخر، فلايكون الحركة فيهما الابحسب التّبعية . اما الحركة فىالاين، وهو حركة الجسم من مكان الى مكان ، وثبوتها بديهية . قيل الحركة في الاين تفارق سائر الحركات فى ان المتحرك يتحرك للحصول فيه ، وفى الباقى يتحرك للتحصيل . واعترض عليه بان المتحرك في الاين ايضاً يتحرك للتحصيل ، لان الاين يتحقق بالنسبة الى المكان ، والمكان غير موجود ، لانه عبارة عن السَّطح الباطن للحاوى ، وهو غير موجود عند الحركة ، بل يوجد بعد انقطاعها . واجيب عنه بان وجود موضوعه كاف في مطلوبنا ، لان حصول المتحرك كما ينسب الى المكان الذي هو السطح، كذلك ينسب الى موضوع السطح، وهو الهواء مثلاً . بل ذهب بعض من المتفضلين في زماننا الى ان المكان هو الجسم الحاوي لاسطحه . فاعترض عليه بكون الاجسام المتعددة في محل واحد ، و بعدم كون المتحرك غير متحرك ، ارتكب في جوابه الى امور نستحي من ذكره ، ومن يضلل الله (دراصل : يظل فلا) فلاهادي له ، فهو خير المهتدين.

ونحن نقول: هذا الجواب ليس بسديد، لان موضوع الوضع في الحركة الوضعية موجود بالفعل ايضاً، فيلزم ان يكون الحركة فيه ايضاً للحصول لا للتحصيل، والاولى في الجواب ان يقال ان المتحرّك في الاين قد يتحرك للتحصيل، وقد يتحرك للحصول في المكان الحادث قبله، مثل حركة الاشياء للحصول في الظروف كالاواني وغيرها، لان السيطوح التي تتمكن فيها الاجسام موجودة قبل حصول المتمكن فيها، بخلاف الحركات في سائر المعقولات، لانها تكون دائماً للتحصيل.

واما الحركة في الوضع كحركة الفلك ، لأن للفلك حركة لايخرج بها عن مكانه،

وانما يتبدل بالتدريج نسبة اجزائه الى امور خارجة عنه ، اما محويه فقط ، كما فى الفلك الاعظم ، او حاوية ومحوية ، كما فى غيره من الافلاك ، واما حاوية فقط ، عند من يقول بحركة الارض. فتتبدل الهيئة الحاصلة بسبب تلك النسبة ، وهوالوضع ، ولانعنى برالحركة فى الوضع » الاالنغير من وضع الى وضع على التدريج . وانما قيد بر هدم الخروج عن المكان » ليخرج منها مثل حركة الانسان عند قيامه وقعوده ، لانها داخلة فى الحركة الاينية .

واما الحركة في الكم، وهي الحركة عند التخلخل والتكاثف، فيجب في اثباتها اثباتهما. استدل على وجودهما بان القارورة الضيقة الرأس تكب على الماء، فلا يدخلها اصلا، فاذامصت مصاقوياويسدرأسها بالاصبع، بحيث لايتصل برأسها (دراصل: براسه) هواء من خارج، ثم كب عليه، دخلها. وبهذا الطريق يملؤن الظروف الطويلة الاعناق المنافذ جد ابماء الورد. وماذلك الدخول الخلاء حدث فيها بان يخرج المص منها الهواء، وتبقي مكان ذلك البعض الخارج خاليا، لامتناعه على رأسهم، بل لان المص اخرج بعض الهواء واحدث في الهواء الباق تخلخلا، فكبر حجمه بحيث يملوء مكان الخارج ايضا، ثم اوجد في ذلك الهواء المتخلخل البرد الذي في الماء تكاثفا، وصغر حجمه او عاد بطبعه الى مقداره الذي قبل المص، فدخل فيه الماء، ضرورة امتناع الخلاء.

قال الفاضل اليزدى فىشرحه للهداية ان اسناد التكاثف الى برودة الماء ليس بجيد، لانه يتكاثف بالوصول الى الماء الحار ايضاً .

ونحن نقول: هذا الاعتراض انما يرد على منجعل علةالتكاثف منحصرة فى البرودة. وأما من عممه اليها والى العود الطبيعي ، فيجعل التكاثف عند عدم وجود البرودة مستندا الى العود ، ولعمرى لم اجد فى كتب القوم عبارة يدل على الانحصار .

واماً الحركة بحسب النمو والذبول ، فليس بحركة فى الكم حقيقة ، لان المتحرك يجب ان يكون باقيا من مبدأ المسافة الى منتهاها ، وليس كذلك فيها ، لان المتحرك يتبدل بتزايد الاجزاء وتناقصها ، فلايكون باقيا . قال الفاضل السمر قندى : والحاصل ان الحركة فى المقولة على شيء واحد بعينه ، والظاهر ان افراد المقدار

فى النمو والذبول لا يتوارد على شيء واحد بعينه لان المقدار الكثير فى النمو الميفر ضلاكان الهالمقدار الصغير و بالعكس فى الذبول فلم يتوارد المقدار على شيء واحد بعينه. فليس الحركة فى النمو والذبول من قبيل الحركة فى الكم. و نحن نقول ان المتحرك فى الاين ، مثلا ، قد يكون غير باق عندالحركة ، لا نعدام بعض اجز ائه بالتحليل ، فيلزم ان يكون غير متحرك فيه و هو خلاف الواقع. واما الحركة فى الكيف ، وهى كحركة الماء من البرودة الى السخونة و بالعكس . واستشهدوا فى وجودها بالحسن ، فانيا نشاهد الماء البارد ينتقل من البرودة الى الحرارة بحسب

واستشهدوا فى وجودها بالحسّ، فانيّا نشاهد الماء البارد ينتقل من البرودة الى الحرارة بحسب التدريج، والحصرم من الحموضة الى الحلاوة، والبسر من الخضره (دراصل: من انحصر الحضرة) الى الحمرة، فلاحاجة فى اثباتها الى دليل. قال الامام: لااعتماد على ذلك، لجواز ان يكون هناك كيفيات متجددة فى آنات بينها ازمنة قصيرة، فلا يشعر الحس تفاصيل تلك الكيفيات، بل يدركها على انها متواصلة، فلا تكون هناك تغير تدريجى، بل تغيرات دفعية متعاقبة، فلاتكون هناك تغير تدريجى، بل تغيرات

#### الفصل الرابع

فى الاحوال الحركة عندالحكماء، من خواص الجسم، ولاتتحقق فى غيره، على مانقل من المعلم الاول ولهذا جعلوها قيدالموضوع الحكمة الطبيعية، حيث قالوا: يبحث عن احوال الجسم من حيث الحركة والسكون. اعترض عليه بان الحركة قد يبحث عنها فى العلم الالحى . فكيف يكون من الاحوال المختصة للجسم و لان الموضوع الالحى (دراصل: موضوع الحى) يجب ان يكون غير مخالط (دراصل: مخالطة) للمادة اجاب الفاضل التبريزى بان مرادالقوم فى تقسيمهم من قولهم: «الحكمة اماان يكون مخالطة المادة شرطا فى وجود الموضوع ... » ترجع فى الحقيقة الى اعتبارها فى طرف المحمول فالبحث عن الحركة بكونها موجود الومكان وامثالها ، على هذا التقدير ، يكون من الالحى ، لا من الطبيعي ، لان الوجود والامكان وامثالها ليس من الامور التى يكون من الالحى ، لا من الطبيعي ، لان الوجود والامكان وامثالها ليس من الامور التى أله خالطة المادة . نعم ، اذا بحث عنها بانها شىء يحصل من عدم استمراره امر ممتد فى الخيال ، او بانها معروضة للزمان ، يكون البحث عنها من الحكمة الطبيعية ، والاحوال

المبحوثة عنها في الالهي من قبيل الاول .

ونحن نقول: ارادة المحمول من لفظ «الموضوع» مع عدم خلوها عن السماجة ، لايقلع مادة الشبهة ، لان فى العلم الالهى قد يبحث عن استدارة حركة الفلك وغيرها من الاحوال التى تحتاج فى انفسها الى المادة . فالاولى ان يتشبث فى دفعها بذيل التطفل، وان كان لا يخلو عن التمحل .

واعترض عليه ايضاً بحركة النفس فى العلوم . واجيب عنه بان اطلاق «الحركة» عليه مجاز ، لان حصول العلم فى النفس دفعى ، لاتدريجى .

ونحن نقول: لما تقرر عندهم ان السرعة صفة موجودة في الخارج قائمة بالحركة يتزايد وينقص في اثنائها ، وجب عليهم ان يقول ان الحركة يتحرك في السرعة ، كما ان الماء يتحرك في السخونة. لان المراد من الحركة في الشيء ان يتعاقب افراد هذا الشيء على موصوفه بحسب التدريج ، وهو متحقق في السرعة بالنسبة الى الحركة . فلاتكون الحركة منخواص الجسم. فان قيل: المتحرك في الحقيقة هو الجسم لا الحركة. قلنا: هذا، على تقدير قيمام السرعة بالجسم لابالحركة، صحيح. ولكن عند الحكماء ليس كذلك، وكلامنا على مذهبهم، لان وصف الجسم بالسرعة عندهم وصف بحال متعلقه ، مثل وصف زيد بحسن غلامه ، وهي في الحقيقة وصف الحركة ، ومنها السرعة والبطاء . عرف السرعة بانها كيفية يقطع بها الحركة المسافة المتساوية في الزمان الاطول، والمسافة الاقصر في الزمان المتساوي او الاطول. وليس سبب البطاء تخلل السكنات والسرعة عدمه ، كما ذكره المتكلمون ، لان الفرس الجواد اذا تحرك بسرعة يقطع فرسخا في نصف ساعة ، والفلك الاعظم يقطع آلاف مقداره في هذا النصف . فيلزم ان يكون حركاته منغمرة تحتسكناته . فلا يكون محسوسة . ونحن نقول: لما كان الحركة عبارة عن كون الجسم ، بحيث اى حدّ من حدود المسافة يفرض لايكون هو قبل آن الحصول ولابعده، لم يتصوّر السرعة والبطاء الا بحسب تزايد

تخلل السكنات وعدمه، لانه لايجوز ان يكون في آن واحد محاذيا على نقطتين او فصاعدا .

فكيف يتيسر السرعة والبطاء بعدم تخلل السكنات؟

ومنها ان التقابل بين الحركة والسكون تقابل العدم والملكة ، اذ لايجوز ان يكون من الاقسام الباقية . اما عدم كونه من التتضاد والتضايف ، فلكونهما وجوديين ، والسكون ليس بوجودى . واما عدم كونه تقابل الايجاب والسلب ، فلعدم صدق السكون على المجردات . ونحن نقول : لما كان الجوهر جنسا لما تحتة ، يلزم صدق الساكن على المجرد ايضاً ، لكون الحركة من شان جنسه ، وهو الجوهر .

ومنها ان الحركة ، من اى مقولة من الاعراض ؟ ، قيل انها كيف . فرد عليه بانه يلزم ان يكون مندرجة تحت انواعهاالاربع ، وليس كذلك . وقيل ان الحركة فى كل مقولة من جنس ذلك المقولة . ورد عليه ايضاً بانه يلزم ان يكون الحركة فى الكم كما ، وليس كذلك ، لان الكم كما يقبل القسمة لذاته ، والحركة لاتقبل القسمة اصلا .

ونحن نقول: يجوز ان يكون الحركة خارجة عن جميع المقولات، لان الموجودات التي التي التي الخصرت فيها هي التي تندرج تحت الجنس العالى. واما الموجودات التي لا تندرج تحت الجنس غير منحصرة فيها. يدل عليه كلام الشيخ في الشفاء، حيث قال: لاضرورة لنا ان نجعل جميع الموجودات الممكنة داخلة في المقولات.

#### اماً التكملة

فنى الامور المستغربة التى تتعلّق الى الحركة ، يعسر علينا القول فى اثباتها بالدلائل العقلية . احدها ان الجسم كلما يتزايد فى الحركة الطبيعية ، تتزايد سرعته ويقوى اعتماده . مثلا ، اذا سقط حجر من الموضع اللّذى ارتفاعه من الارض خمسة ذراع لايشبح الرأس ، وان سقط هذا الحجر من الموضع الذى ارتفاعه من ضعف ذلك الارتفاع يشبح الرأس . قيل : اذا تحرك الجسم يحدث فيه الحرارة ، لانها لازمة للحركة ، وكلما زاد الحركة ، زاد الحرارة ، وكلما زاد الحرارة ، زاد التلطيف فى الاهوية المانعة عن الحركة ، لان شأن الحرارة التفريق والتلطيف ، فيكون ممانعة الاهوية ضعيفة ، فتقوى اثر الطبيعة .

وقيل ان الجسم كلما بعد عن حيزه الطبيعي ، يضعف التوجه فيه اليه . وكلما قرب

يكون اقوى . وظاهر انه كلما زاد فى الحركة ، زاد فى القرب ، فيكون اثره قويا البتة . ونحن نقول : فساد كلا القولين ظاهر . اما الاول فانا نعلم بالضرورة ان الحركة لانحدث فى الاهوية حرارة فى هذا المرتبة .كيف لا ؟ والحرارة لايحس فى المتحرك . فكيف تخلق بمجاورته فى الاهوية ؟ بلقد يكون المتحرك سببا لتكثيف الهواء ، كماعند حركة الجمد . وايضاً يلزم ان يكون الحركات وآثارها قوية فى الصيف وضعيفة فى الشتاء ، لان الحرارة فى الصيف اشد من الشتاء . واما الثانى ، فلانه يلزم ان يكون الحركة وتأثيرها اشد فى قلل الجبال من تأثيرها فى الفلوات ، وليس كذاك . والاشبه ما يفهم من الكتب الطبية ان الطبيعة اذا تمادت فى فعلها ، تكون اقوى فى هذا الفعل من عدم تماديها فيه .

والثانية ان قطعة من البحر قد تكون متحركة غاية الحركة مع سكون طرفاها . قد شاهدنا ذلك فى قطعة من بحر المغرب التى فى حول قسطنطنية ، حتى ان اهل هذا البلد وضعوا ارحية عليها .

والثالثة ان الصدف يتحرك الى فوق البحر فى وقت معين من السنة ، ويسكن فى الاوقات الباقية فى قعر البحر. فمعلوم ان حركته ليست بارادية ، لانه لاحس فيه ، لان بدنه غير قابلة للروح ، والحس مع عدم الروح محال ، وليست بطبيعية ، لان طبيعته تقتضى الثقل . وليست بقسرية ، لفقدان القاسر فيه .

هذا آخر ما انتهيته في تنفيذ الكلام في هذا المقام .

al is tool or ways

المنظمة المنظ

والثالث الانتظام من المحر قد تكر ( مسركة عابد الحرف من كر ( عرفاها . قد فالعلما المالية الكون في المالية على المالية ا

رالعالقة الذاليدان بتعرالة الى فرق البحر في وقت سين من المنت ويسكن في الاوقات المائية في قدر البحر في المائية المائية

مانا آلم ما التبيعة في لنفياً الكلام في هذا القيام .

# احوال وآثار ملاشمسای گیلانی

بانضهام رسالهٔ « فی تحقیق معنی الکلتی » او

باهتمام ابراهیم دیباجی کتابدار و سعلم دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی احوال و آثار ملاشمسای گیلانی

بانفيام حرساله ، في تحقيق معني الكلي ، او

ایامع دیاحی کایدار و سام دانشانده ادیات و عاوم انسانی مقد مه : این یک بررسی مقدماتی وکوتاهی است که درپیرامون احوال و آثار و افکار یکی از فیلسوفان سده دهم و یازدهم هجری قمری یعنی شمس الدین محمد گیلانی معروف به ملاشمسا صورت گرفته است .

این بررسی مبتنی بریادداشتهای گوناگونی است که از گوشه و کنار فهرست هاونسخه های خطی برداشته شده و باین صورت در آمده است . شکی نیست که این بررسی راه تحقیق و تتبع دربارهٔ شمسای گیلانی را برای آیندگان تا اندازهای هموار میسازد . دربارهٔ فیلسوف مورد نظر به منابع ومآخذ متعددی مراجعه شد ، و نتیجه ٔ حاصل از بیشتر آنها جزاطلاعات ناقص ومحدود چیز دیگرینبود واگر درجائی ازاو ذکری رفته بود ازچند سطر تجاوز نمی کرد . در ریاض العلما و روضات الجنات که از نز دیکترین شرح حال های تألیف شدهٔ روزگار اواست خیلی مختصر و سربسته دربارهٔ او سخن گفته شدهاست . بعضى از مراجع هم درمورد او اشتباه و خلط نمودهاند متأسفانه از این قبیل دانشمندان گمنام بسیاراند که از سرگذشت و سر نوشت آنان اثری در دست نیست . اصفهان در روزگار صفویته یکی ازمراکزمهم علمی وفرهنگیبود ودرآن انواع علوم ریاضی وعلوم عقلی ونقلی تدریس میشد و درجمیع علوم وفنون اسلامی و ایرانی آن عصر ، استادان بزرگ ومتبحری وجود داشتند . درعظمت و بزرگی حوزهٔ پهناور اصفهان همین بس که فیلسوفان و دانایانی مانند : میرداماد ، میر فندرسکی ، مالاصدرای شیرازی ، مالارجبعلی تبریزی ، مَّلاشمساي كيلاني ، مَّلامحمد صادق اردستاني ، مير سيد احمد عاملي ، محقق لاهيجي ، مِّلااسماعيل خواجوئي وفيض كاشاني وفقها ودانشمنداني مانند: محقق كركي، شيخ بهائي، مُّلامحمد باقر مجلسي ، آقاحسين خوانساري ، آقاجمال خوانساري ، مُّلاعبدالله افندي، خاتون آبادی ومیرلوحی ونظایر آنانرا پرورشدادهاست . افکاریکه ازمکتباصفهان تراوش نمود، تأثیر بسیاری در دانشمندان روزگار پسازصفویه مانند: زندیّه وقاجاریّه

نهاد و هنوز هم ادامه دارد. در ارزشیابی این مکتب ، کتابها و مقالههای پرارزشی نوشته اند و هم اکنون گروهی از دانشمندان در کار تحقیق آن می باشند. شمس الدین گیلانی یکی از تربیت شدگان مکتب اصفهان است که با آن همه آثار ارزنده و سو دمندی که از او باقی مانده جز حاشیه هایی از او که در کنار قبسات چاپ شده محقیق داماد آمده و پاسخ و پرسشی که میان او و میلا صدرای شیرازی واقع شده و در کنار مبدء و معاد چاپی می بینیم اثر دیگری از او انتشار نیافته است.

نگارنده دراین مقاله نخست بشرح احوال او میپردازد وسپس آثار اورا که در فهرست ها یاد شده بترتیب الفبائی نام کتابها می آورد و برای اینکه خوانندگان با افکار و اسلوب نگارش او آشنا گردند یکی از رسائل او بنام «رسالة فی تحقیق معنی الکلی» دراین گفتار آورده می شود.

نام و لقب وعناوین او: نام او محمد ملقب به شمس الدین و معروف به ملاشمسای گیلانی است. در بارهٔ نام پدرش بهتر است آنچه را که خود او در پایان کتاب تذکره الکحد الین رقم نموده و به خط او ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ٤٤٨ کتا بخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران موجود است آورده شود. وی کتاب تذکرهٔ الکحد الین علی بن عیسی کحد ال را برای خود استنساخ نموده و در پایان آن نام و نشانی خود را بدین ترتیب آورده است:

« لقد سوّدته لنفسى انا العبد الحقير شمس الدين محمـّد بن نعمة الله الجيلانى غفر الله له ولو الديه واحسن اليهما واليه » . رجوع شود به فهرست كتابخانه مركزى دانشگاه ج ٤ ص٧٣٣ .

از مجموع تاریخهائی که درپایان برخی از آثار او آمده وشباهت خطوطی که از او دیده شده و روش نگارش و طریق استدلال و سبک وبیان تألیفات او چنین برمی آید که شمسای گیلانی ، صاحب «حدوث العالم» و «اثبات الواجب» و «مسالک الیقین» و جزآن محمد بن نعمة الله است نه محمد بن محمد سعید مرید عاشق آبادی اصفهانی که در عنفوان جوانی

دراصفهان درگذشته و درتخت فولاد مدفون گردیدهاست.

از فضلای گیلان در سدهٔ دهم و یازدهم هجری دو یا سه تن به شمس الدین محمد گیلانی و ملاشمسای گیلانی اشتهار دارند و همهٔ آنها دراصفهان تربیت شده اند، این اشتراك در زمان و مكان و نام ، موجب اشتباه و خلط آثار و احوال آنان شده است .

در نجوم السمّاء صفحه ٔ ۲۲۶ و تذکره ٔ حزین صفحه ٔ ۱۱۱ از شمس الدین محمد گیلانی خلف ارجمند محمد سعیدگیلانی اصفهانی که ذوق سلوك وریاضت داشته و دست ارادت به حاجی عبد القادر عاشق آبادی اصفهانی ( م – ۱۱۱۸ ) داده و در جوانی در اصفهان درگذشته و در تخت فولاد مدفون گردیده ، یاد می کنند . در اعیان الشیعه جلد ۳۲ صفحه ٔ ۱۲۷ آمده که : مولی شمسای گیلانی صاحب فصول الاصول حاشیه معالم الاصول ازجملهٔ سی و چند نفر دانشمندی هستند که در مجموعهٔ محمد مقیم کتابدار شاه عباس مطالبی نوشته اند . در الذریعه جلد ۱۲ صفحه ٔ ۲۳۷ نیز فصول الاصول شمسارا به نقل از ریاض العلم آورده است . صاحب الذریعه در جلد نهم بخش دوم صفحه شمسارا به نقل از شمس الدین محمد بن محمد سعید گیلانی به عنوان دیوان شمسای گیلانی معرفی می کند و چون این شمسارا با شمسائی که صاحب حاشیه برشرح تجریداست یکی معرفی می کند و چون این شمسارا با شمسائی که صاحب حاشیه برشرح تجریداست یکی می داند مطلب را به جلد ششم ذریعه صفحه ٔ ۲۹۵ ارجاع می دهد . در ریحانة الادب (ج ۶ می کند بن محمد بن محمد سعید معروف به شمسای گیلانی که صاحب حدوث العالم صفحه ٔ شرح تجرید و جزآن می باشد معروف به شمسای گیلانی که صاحب حدوث العالم وحاشیه شرح تجرید و جزآن می باشد معروف به شمسای گیلانی که صاحب حدوث العالم وحاشیه شرح تجرید و جزآن می باشد معرفی شده است .

سخن صاحب ذریعه و صاحب ریحانة الادب بررسی بیشتر لازم دارد چه آنکه شمس الدین گیلانی که در ۹۸۲ تذکرة الکحتالین را استنساخ نموده می تواند همان شمسائی باشد که در ۱۰۶۵ رساله ٔ حدوث العالم را نوشته و در ۱۰۶۸ رساله ٔ علم واجب را تألیف نموده و در ۱۰۲۰ مسالک الیقین را درسلک تحریر کشیده و از صدرای شیرازی (م – ۱۰۰۰) چند مسأله فلسنی پرسش نموده است . به خلاف محمد بن محمد سعید گیلانی مذکور که گویا دراواخر نیمه و دوم سده ٔ یازدهم بوده و دراوائل سده ٔ دوازدهم پیش از مرشد خود

عاشق آبادی مذکور درجوانی درگذشتهاست.

ولى آيا كتاب فصول الاصول منقول از رياض العلما از محمـّد بن نعمةالله است يا ازمحمـّد بن محمـّد سعيد ، روشن نيست وصاحب روضات الجنات ومترجمان ديگر هم از فصول الاصول شمساى گيلانى مورد نظر نامى نبردهاند .

پوشیده نیست که شمس الدین محمّدگیلانی متخلّص به اسیری مؤلّف کتاب مفاتیح الاعجاز فی شرح گلشن راز (م-۹۱۲) با محمّد بن نعمة الله و محمّد بن محمّد سعید هیچ گونه وحدتی جز اشتراك در اسم و لقب ندارند تاموجب اشتباه گردد .

توليد و وفات او: از تاريخ تولداو هيچ گونه اطلاع صحيحي در دست نيست. نخستين تاریخی که از حیات او یافت گردید رقمی است که در مجموعهٔ شمارهٔ ۶۶۸ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه دیده شد . وی کتاب تذکرة الکحـّالین و چند رسالهٔ دیگررا که در مجموعهٔ مذكوراست درسال ۹۸۲ برای خود استنساخ نمودهاست . این تنها تاریخی است که گویا روزگارجوانی و دوران تحصیلی اورا نشان می دهد . تاریخ درگذشت او نیز مانند تاریخ تولیدش مجهول است درفهرست دانشگاه ج۳ ص۱۷۹ درگذشت شمسارا در ۱۰۹۸ نوشته است. سال ۱۰۹۸ تاریخ درگذشت آقاحسین خوانساری میباشد ودرفهرست مذکور صفحه ۱۳۶ نیز بدان تصریح شدهاست وعلاوه برآن با تاریخی که درپایان یکی از رساله های او در مجموعهٔ موجود در کتابخانهٔ مجلسشورای ملی دیده شده و درزیر یادمی گرددساز گارنیست. آقای سید جلال الدین آشتیانی در مقدّمهٔ الشواهدالربوبیة صفحهٔ ۹۳ تاریخ در گذشت شمسای گیلانی را در ۱۰۸۱ نوشته است . این تاریخ نیز باتاریخ پایان حاشیهٔ اثبات العقل شمساکه ضمن مجموعه شماره ۱۸۲۳ فهرست شده کتابخانه مجلسشورایملی آمده سازش ندارد زیرا درپایان اینرساله که در ۱۰۶۶ نوشته شده پساز آوردن نام شمسا جملهٔ (طاب ثراه) نوشته شده وپایان آن رساله چنین است :

«تمت الرسالة من افضل المتأخرين شمسا الجيلاني طاب ثراه على رسالة اثبات العقل...

فی سلخ شهر ربیع الاول موافق ۱۰۶۱» رجوع کنید به فهرست مجلس شورای ملی ج ۹ بخش ۱ ص ۶۶.

مؤید دیگر اینکه هرچه کتاب و رساله دیده شد که در روزگار او نگارش یافته و نشان: (دام ظله) و مانند آنرا دارد همه پیش از تاریخ ۱۰۶۶ میباشد بنابراین تاریخ ۱۰۸۱ که مدركآن نیز برنگارنده معلوم نگر دید ممکن است تاریخ درگذشت شمس الدین محمد بن محمد سعید باشد که در حدود همین سال در جوانی درگذشته است.

از مجموع آنچه گفتیم معلوم می شود که محمد بن نعمة الله در ۹۸۲ زنده بوده و پیش از ۱۰۶۶ درگذشته است . این بود تاریخ های احتمالی که از روزگار او بدست آمد .

استاداناو: وی شاگرد میرداماد بوده ودرآنتردیدی نیست چهدرکتب ورسائل خود از میرداماد وآثارش بویژه قبسات بسیار یاد می کند و ازاو تجلیل فراوان می نماید. در رسالهٔ «تحقیق صدور الکثیر عن الواحد» دربارهٔ میرداماد چنین می گوید: «الاستاد الفیلسوف الکبیر قدس سر»».

وهمو در رساله فوائد فلسفى (يا: مراتب وجود) خود مير دامادرا چنين ستوده است: « وجميع ماذكرنا تفصيلاً هو مختار الاستاد الفيلسوف الكبير قدس سرّه فى تصانيفه القدسيّة وكتبه النوريّة . »

تردیدینیست که شمسا از محضر میرداماد وجامعیّت اودرفنون مختلف بهره ٔ فراوان برده و جامعیّتی کسب کرده است ولی آیا استادان دیگر او چه کسانی بوده اند روشن نیست .

شاگردان او: آگاهی از چگونگی تعلیم و تعلیم شمسا تتبع و تحقیق بسیار لازم دارد تانقطه های تاریک زندگی او روشن گردد . درمورد شاگردان او نیز اطلاع درستی در دست نیست . از میان یادداشت های موجود در نسخه های خطی به نام دو تن دست

یافتیم که گویا از محضر شمسا استفاده و استفاضه بردهاند ولی هویت کامل آنان روشن نگردید . این دو تن عبارتند از :

۱ – شیخ محمد مدعو به شیخ علی که دربعضی ازسفرها ملازم شمسا بوده و ازاو
 بهره می برده است .

وی کتاب الحکمة المتعالیة و حدوث العالم و اثبات الواجب شمسا رادریک مجموعه نوشته است. نسخهٔ این مجموعه در کتابخانهٔ بر هان سبزواری می باشد و صاحب الذّریعه ج۱ ص ۱۰۵ و ج۷ ص ۵۹ و ج۱۱ ص ۱۷۱ از آن یاد می کند .

۲ – محمد قاسم حسینی فرزند سید محمد ، وی در طوس در محضر شمسا تلمت د می نموده و در رمضان ۱۰۵۸ حاشیه شرح تجرید شمسا و پس از آن رساله علم او را از روی نسخه استاد برای خود استنساخ نمود و شمسا در شوال همین سال اجازهای درباره و روایت رساله علم واجب باو داد . حاشیه شرح تجرید با رساله علم و اجازه مذکور بخط شمسا ضمن مجموعه شماره ۲۰۵ فهرست شده کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران مذکور بخط شمسا ضمن مجموعه شماره ۲۰۵ فهرست شده کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران

فرزنداناو: درنخستین جلد فهرست کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران (ص٥٦-٥٣) تفسیری از شمسای گیلانی برسورهٔ دهر (یا:انسان) به شمارهٔ ۸۰ معرفی شده و کاتب آن خودرا محمد بن حسین بن شمس الدین گیلانی معرفی نموده که این حسین و محمدی که در این یادداشت آمده امکان دارد فرزند ونوهٔ همین شمس الدین مورد گفتگو باشند.

جهان گردی او: از یادداشتهای موجود چنین برمی آید که شمسای گیلانی به جهان گردی و سیر وسیاحت علاقمند بوده است ولی هیچگاه سفررا مانع کار و تحقیق نمی دانسته چنانکه بسیاری از آثار خودرا در سفر نوشته است . وی سال ۱۰۶۵ را در طوس می زیست و در آنجا رساله ٔ حدوث العالم را نگاشت . سال ۱۰۶۷ را در حجاز بود

وفوائد فلسنی (یا : مراتب وجود)را نوشت ودر ۱۰۶۸ زیارت خانهٔ خدا مینمود و در مکه تفسیر سورهٔ اخلاص و رسالهٔ علم واجبرا تألیف کرد .

سال ۱۰۵۰ را در شیراز میگذرانید و درآنجا رسالهٔ ابطال وجود الواجبین را به سلک تحریر درآورد .

سال های ۱۰۵۸ و ۱۰۲۰ را نیز درطوس میبود و کتاب مسالک الیقین را نگارش داد و در پایان شوال همین سال در خراسان اجازه ای در بارهٔ روایت رسالهٔ علم و اجب جهت شاگرد خود محمد قاسم حسینی نوشت .

فلسفه او: میرداماد که خودرا باابنسینا در ریاست کرسی فلسفه شریک می داند و در کاخ عظیم فلسفه مشیّاء ندای: «قال شریکنا فی الریاسة وقال التلمیذ فی التحصیل » می دهدگاه گاهی از روش فلسفه اشراق هم پیروی کرده است. بسیاری دیگر از فیلسوفان در بعضی از مسائل مهم فلسفی تحت تأثیر افکار شیخ اشراق قرار گرفتند. این پیروی کم کم رسمیت یافت و فلسفه هایی که بویژه پس از میرداماد نوشته شد، فلسفه ای آمیخته از فلسفه اشراق و مشیّاء گردید. صدر الدین شیرازی در آمیختن و آویختن این دو فلسفه چنان مهارت یافت که گویا فلسفه ثالثی ساخت که اکنون در جهان آن را فلسفه صدرا می شناسند.

شمسای گیلانی از اتباع ابن سینا و میر داماد بوده و پیرو مسلک مشآئیان می باشد. وی در کتاب تحقیقات خود بدین موضوع تصریح می نماید ولی پاره ای از مسائل فلسفه را بادید اشر اقی نگریسته تا از قافله و فیلسوفان اختلاطی معاصر خود عقب نماند . اینک نمونه ای از سخنان او که در باره و مسأله و اصالت ماهیت گفته آورده می شود . وی در آغاز رساله فی اثبات الواجب و توحیده گوید :

«اعلم ان كل مفهوم مشترك معنوى لان الكلتى بماهو كلتى لايأبى عن وقوع الشركة فيه والمفهوم الانتزاعى للوجود المنتزع من الموجودات مفهوم كلتى فهو مشترك معنوى ... ويعبر عنه بالفارسية بلفظ (هستى) ».

بخوبی نمایان است که وی دراین عبارت وجودرا امری انتزاعی دانسته است. در رسالة اقسام القضیـّة ... چنین آورده :

«كل امر يلزم من وجوده تكرّره ومن تكرّره تسلسله يستحيل ان يكون موجوداً فى الخارج فاستحال ان يكون الوجود الثّابت للممكنات فى الخارج والوحدة انثّابتة لها فى الخارج امرا انضاميّـــًا بل لابد ان يكون امراً انتزاعيّـا فيكون من متفرّعات جعل الحقايق الممكنة ...».

دراین عبارت نیز به اصالت ماهیتت آگاهی داده واعتباریتت وجود وانضهامی و انتزاعی بودن آنرا بیان داشتهاست .

این بود اجمالی از روش وشیوهٔ فلسنی او .

سخنانی از صدرالدین شیرازی دربارهٔ او: از صدر الدین شیرازی دو نامه در گوشهٔ گنجینهٔ آثار فلسفی ایران بجا مانده که نشانهٔ ارج گذاری و خوش بینی و نیکدلی دانشمندان وفیلسوفان گذشته نسبت بهم میباشد . صدرا که از فیلسوفان بزرگ وفرزانهٔ روز گار صفوی است دراین دو نامه شمسای گیلانی را تجلیل واحترام بسیار می کند وقدر و منزلت اورا بزرگ می شمار د و از او می خواهد که رسالهٔ حدوث عالم را که خودش نوشته بخواند و در آن امعان نظر کند واز سهو ونادرستی آن چشم بپوشاند و مراسله و مکاتبه را ادامه دهد .

نامهٔ نخستین بخط صدرای شیرازیاست و به شمارهٔ ۲۰۲۲ درکتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران میباشد .

وی رسالهٔ حدوث عالم خودرا همراه این نامه برای شمسا فرستاده و درآن چنین نوشتهاست :

«قد ارسلت هذه الرسالة ... الى عاليحضرة المولوى الاعظمى العلامى الفهامى الجامع فى الفضائل العلمية والعملية لازكاها وارضاها والحاوى من الاحوال التجردية

والقصوية لاعلاها واسناها. شمسا لسماء الافادة والافاضة والحق والحقيقة محمد ادام الله فضله وعمله واحسانه الى يوم الدين ... ليكون تذكرة منتى الى جنابه ولسانا ناطقا يكشف عن محبتى له ... ليطالعها بعين الرضا والانصاف ... المرجو من كمال كرمه وحسن شيمه ان ينظر فيها بعين الرضا ... كما سيكشف لحبيبى انشاء الله ... محمد بن ابراهيم شيرازى المعروف بصدرالدين » .

نامهٔ دوم پاسخی است که صدرای شیرازی به پرسش های گیلانی داده است. این پاسخ در کنار مبدء و معاد صدرا ص ۳۶۰ چاپ شده و در این مقاله فهرست اجمالی پرسش های گیلانی را یاد خواهیم نمود. از این پاسخ و پرسش نسخه های فراوان وجود دارد. صدرا در آغاز پاسخ خود شمسارا چنین میستاید:

«ورد الى كتاب من اعز الاخوان وافاضل الاقران اولى الدراية والعرفان ، عالم عصره وخلاصة دهره ، شمسا لفلك الاتقان ، كاشفا بقلبه رموز البيان ، عارجاً بسرة الى درجات الجنان اصعده الله على معارج الكمالات العقلية ورقاه الى مراقى الحالات القلبية حتى بلغ مناه ومنتهاه ووصل الى معيده ومبداه ... وحيث انفتح من جانب المولى الاعظم باب المفاوضات العلمية والمراسلات القلبية فان ساعدنا القدر وامهلنا العمر وراجعنا من السفر نستأنف انشاءالله طريق المفاوضة والانبساط ونسلك سبيل الاتتحاد والارتباط وابراز مافى الخواطر وكشف مافى الضمائر».

آثار او: اکنون فهرست آثار او به ترتیب الفبایی نام کتاب یاد میگردد:

## ١ ـ ابطال وجـود الواجبين (رسالة في ...) عربي

دراین رساله توحید واجب را اثبات نموده و به شبههٔ ابن کمونه پاسخدادهاست . شمسا دربارهٔ مسألهٔ توحید واجب پنج یا شش رساله دارد و درسه یاچهار رسالهٔ خود به شبههٔ ابن کمونه پاسخ میدهد .

وی اینرساله را به سال ۱۰۵۰ در شیر از بپایان رسانید . و در فهرست مجلس شورای

ملی جلد نهم بخش اول صفحه ۲۳۹ آنرا به عنوان : رسالهٔ فی تقریر البر هان علی التوحید معرفی نموده اند . برخی از نسخه های موجود این رساله عبارت است از :

۱ – نسخه ٔ نوشته شده در تاریخ ۱۰۷۳ ضمن مجموعه ٔ شماره ٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکده ٔ الهیات دانشگاه تهران .

٢ – نسخه ٔ ضمن مجموعه شماره ٔ ١٠٧١ فهرست شده ٔ كتابخانه مجلس شوراىملى .

## ٢ ــ اثبات احتياج الممكن (رسالة في ...) عربي

مقالهٔ مختصری است در بیان اثبات بی نیازی واجب و نیاز داشتن ممکن و در آن به روش فیلسوفان مشائی سخن گفته است .

نسخهٔ نوشته شده در ۱۰۷۳ ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیّات دانشگاه تهران میباشد .

## ٣ - اثبات التوحيد (رسالة في . . . ) عربي

مرحوم میرزاطاهرتنکابنی درمجموعهای که از آثارشمسای گیلانی داشته واکنون در کتابخانهٔ مجلسشورای ملی است نام این رساله را بر هان التوحید نهاده است. نسخهٔ این رساله ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهران نیز می باشد.

## ٤ ـ اثبات المعاد الجسماني (رسالة في ...) عربي

این رساله شرحی است بر بخشی از رساله ٔ حشر الاجساد فی یوم المعاد تألیف غیاث الدین منصور شیرازی .

نسخهٔ این رساله ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیّاتدانشگاه تهران میباشد ودرجای دیگر دیده نشد .

## ۵ ــ اثبات الواجب وتوحيده / عربي

دراین رساله سخنان صوفیان وفیلسوفان را دربارهٔ وحدت وجود می آورد و گزارش

می دهد. در آغاز این رساله از تجرید الاعتقاد خواجه طوسی باد می کند و درپایان آن آیهٔ (قل هوالله احد) را تفسیر نموده و بر تفسیر زمخشری اعتراض می نماید.

نسخهٔ این رساله ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۷۰۱ فهرست شدهٔ کتابخانهٔ مجلسشورای ملی میباشد وجز آن نسخهٔ دیگری دیده نشد .

#### ٢ ــ اثبات وحدة الواجب / عربي

ابن سینا و شیخ طوسی و خواجه طوسی و دبیران کاتبی قزوینی و محقق دوانی و شمس الدین محمد خفری و قاضی نورالله شوشتری و سید حسین خلخالی و میر نظام الدین دشتکی و متلا رجبعلی تبریزی و مسیحای شیرازی و جعفر بن محسن حسینی و شیخ علی گیلانی و بسیاری از فیلسوفان و متکلتهان اسلامی در اثبات یکانگی خدا آثار سودمند و ارزندهای نگارش دادهاند و درافکار آنان تأثیر و تأثر فراوان و جود دارد .

شمسای گیلانی در این رساله به شیوهٔ فیلسوفان مشّائی در اثبات وحدت واجب سخن گفته واستدلالهای فلسنی خودرا بااشعار فارسی وعربی ، دلنشین وشیرین نمودهاست.

در الذّريعه (ج۱ ص۱۰۰) آمده كه رسالهٔ اثبات وحدة الواجب شمسالدين گيلانی بخشی ازكتاب الحكمة المتعالیه او میباشد .

نسخههای این رساله فراواناست واکنون نشانی بعضی از آنها داده میشود:

۱ ــ نسخهٔ نوشته شده در روزگار مؤلف ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۹۲۲ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران میباشد .

۲ ــ نسخه شخصی برهان سبزواری که در الذّریعه (ج ۱ ص ۱۰۵) معرفی شدهاست .

۳ ــ نسخه ٔ نوشته شده در ۱۰۷٦ ضمن مجموعه ٔ شماره ٔ ۱۷۰۱ کتابخانه ٔ مجلس شورای ملیاست .

٤ \_ نسخهای ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۸۲۳ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی میباشد ،

#### ٧ ــ اثبات ولاية اميرالمؤمنين (رسالة في . . . ) عربي

دراین رساله پیرامون مسأله ٔ امانت وامامت بحث وگفتگو شده و برهانهای عقلی و نقلی براثبات هردو مسأله آوردهاست .

درفهرست مجلس شورای ملی (ج۹ بخش۱ ص۲۶۱) این رساله را تحت عنوان: رساله فی معنی الامانة والامامة معرفی کرده است. دانشمندی بنام ابوالقاسم لاهیجی براین رساله حاشیه ای دارد. نسخهٔ نوشته شده در ۱۰۷۳ ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۷۳۵ د کتا بخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهران می باشد.

## ٨ ــ اجازه ٔ رساله علم واجب / عربي

شمسا حدود سال های ۱۰۵۸ تا ۱۰۲۰ را در طوس میگذرانیده و در آنجا چند رساله تألیف نمودهاست .

محمد قاسم حسینی که از شاگردان او بوده حاشیهٔ شرح تجرید ورسالهٔ علم واجب استادرا در رمضان ۱۰۵۸ از روی نسخهٔ استاد استنساخ نموده است. استاد در پایان شوال همین سال اجازه ای جهت روایت رسالهٔ علم واجب باو داد که بخط شمسا ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۳۰۶ فهرست شدهٔ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران است.

#### ٩ \_\_ اسرار اليقين ؟

گویا این کتاب از تألیفات شمسا باشد چه در فهرست کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات (ج۱ ص۲۳۵) نوشته که درصفحه های ۱۹۲ – ۱۹۶ مجموعهٔ شمارهٔ ۵۳۷ فهرست شدهٔ این کتابخانه نکته ای است از شمسا دربارهٔ کتاب مسالک انیقین و اسرار الیقین و چون مسالک الیقین از آثار مسلم او می باشد ممکن است اسرار الیقین نیز که دربارهٔ آن نکته ای گفته از تألیفات او باشد . نگارنده برای تحقیق پیرامون این کتاب و آن یادداشت و نکتهٔ

مذكور چندين بار به كتابخانه دانشكده الهيّات مراجعه نمود و متأسفانه كتابرا براى چند دقيقه هم دراختيار اينجانب نگذاشتند تاشايد بتوانيم شبههرا مرتفع سازيم .

#### ١٠ ــ اظهار الكمال على اصحاب الحقيقة والحال / فارسى

رساله ایست دربیان مسأله وجود که از امتهات مسائل فلسفه الهی اعم وعلم کلّی به شمار است . در فهرست نسخه های خطی فارسی آقای احمد منزوی (ج۲ ص ۷۳۷) این رساله از شمس الدین محمد بن محمد سعید گیلانی شناخته شده ولی شیوه بیان واستدلال آن شباهت بسیار با آثار شمس الدین محمد گیلانی (فیلسوف مورد گفتگو) دارد . نسخه ای ضمن مجموعه شماره ۹۲۲ فهرست شده کتابخانه مرکزی دانشگاه می باشد که بیشتر رساله های این مجموعه از آثار شمس الدین گیلانی است .

۱۱ ــ اقسام القضيّة واثبات عدم الواسطة بين الموجبة والسالبة منها (رسالة في ...) عربي

گفتیم که مرحوم میرزا طاهر تنکابنی مجموعهای از رسائل شمسارا داشته که اکنون در کتابخانه مجلس شورای ملی به شمارهٔ ۱۷۰۱ فهرست شده نگهداری می شود وی درپایان این رساله نوشته است :

« این رساله را که در تحقیق معنی نفس الامراست در رمضان ۱۳۵۹ به دقت مطالعه کردم . » ونیز در حاشیه همین رساله می نویسد : « شمسا قائل به اصالت ماهیت و اعتباریت و جود شده است . »

شمسا در این رساله از «الرسالة الملکوتیه فی اثبات حدوث العالم» خود نام می برد برای آگاهی ازاین رساله نگاه کنید به : حدوث العالم .

وی سخنان خواجه طوسی را از کتاب اثبات العقل و گفتار دوانی را از شرح اثبات العقل می آورد و بر آنان اعتراض می نماید . (نگاه کنید به : فهرست مجلس شورای ملی ج ۹ بخش ۱ ص ۲٤۰) .

نسخه هایی از این رساله موجوداست ، ازجمله:

۱ – نسخهای ضمن مجموعهٔ شمار ٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهران میباشد .

۲ – نسخهای ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۷۰۱ مجلس شورای ملیاست .

#### ١٢ \_\_ امكان الاشرف (رسالة في ...) عربي

دراین مقاله قاعدهٔ امکان اشرف و چگونگی منتهـی شدن سلسلهٔ ممکنات به واجب بالذات که از دلائل مسألهٔ اثبات واجب می باشد بحث و تحقیق شده ومؤلف در سال ۱۰۵۰ از تألیف آن فراغت یافته است .

نسخه ای ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهران میباشد .

#### ١٣ ــ برهان التوحيد (رسالة في ...) عربي

رسالهٔ مختصری است دراثبات توحید وبادیگر رساله های او که در این موضوع نگارش داده تفاوت دارد .

نسخهای ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۷۰۱ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی میباشد .

- -- برهان التوحيد نگاه كنيد به : اثبات التوحيد .
  - ــ البرهانية النورية نكاه كنيد به : علم الواجب

## ۱٤ -- پرسش شمسا از صدرای شیرازی / عربی

شمس الدین گیلانی پنج سؤال از صدرالدین شیرازی نمود و صدرا اورا پاسخ داد و شمسارا ستود و نوید داد که اگر از سفری که درپیش دارد بازگردد باز نامه نویسد . پاسخ صدرا درکنار مبدأ ومعاد او چاپ شده است.

درفهرست کتابخانهٔ مجلسشورای ملی (ج۹ بخش۱ ص۲۵۷) فهرست پرسشهای گیلانی بدین ترتیب آمده است :

۱ – ایرادی دربارهٔ حرکت درمقوله بنا براین قاعده که «درحرکت درهرمقوله شرطاست بقاء متحرك بعینه ».

۲ – شبههای دربارهٔ نفس نباتی وتجرد نفس .

۳ – در وجود ذهنی و دُکر این شبهه که: «وجود ذهنی کم و کیف و این و وضع قائم به ماد ه نیست ». با اینکه به گفته حکما این مقولات مخصوص به ماد یات می باشند.

ادراکات جزئی که برای دیگر حیوانات بجز انسان مسلم الثبوت است اگر مستند به قوای ماد تی است پس در انسان نیز تواند بود و حال آنکه مقر تراست که ادراکات انسانی بوسیلهٔ نفس مجر داست ، واگر ادراکات جزئی حیوانات مستند به نفس مجر داست پس همه عیوانات نیز دارای نفس مجر داند . پس و قوع حشر و معاد برای حیوانات نیز امکان خواهد یافت .

الماء والطين »
 الماء والطين »
 الست كه نفس انسان حادث به حدوث نيست .

#### ١٥ ـ تحقيقات دراحوال موجودات / فارسى

دراین کتاب پیرامون مباحث مهم فلسنی سخن گفته است. در فهرست دانشگاه (ج۳ ص۱۹۸) آمده که شمسا در کتاب تحقیقات خود بهروش اشراقی مباحث مهم فلسفه را کاوش می نماید ولی با توجیه کامل به مطالب کتاب چنین استفاده می شود که شمسا در این کتاب منهایل به روش مشائیان است و همه جا به توضیح مقاصد ابن سینا در شفا پرداخته واز تعلیقات خود برشفا نیز یاد کرده است. وی در این باره گوید: «وجمیع ماذکرنا من التحقیقات هو می الله المشاؤن المحقیقون و لمثل ذلک ...» رجوع شود به فهرست مجلس شورای ملی ج ۱۰ بخش ٤ ص۱۷۱۳.

در الذريعه (ج۱ ص۱۰۰) رسالهاىدراثبات واجب به فارسى ازمــّالاشمسا معرفى شده واحتمال داده كه رساله مذكور بخشى ازكتاب تحقيقات او باشد .

كتاب تحقیقات را نگارنده بزودی منتشر خواهد نمود .

نسخه هایی از این کتاب موجوداست ازجمله:

۱ – نسخهای که گویا بدست مؤلف در ۱۰۵۳ نوشته شده به شمارهٔ ۲۷۸ در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران میباشد .

۲ – نسخهٔ موجود درکتابحانهٔ برهان سبزواری که صاحب ذریعه در (ج ۳ ص ٤٨٥) از آن یاد میکند .

۳ – نسخهای بهشمارهٔ ۳۷۳۲ در کتابخانهٔ مجلس شورای ملی است (فهرست ج ۱۰ بخش ۶ ص۱۷۱۳) .

## ١٦ ـ تحقيق صدور الكثير عن الواحد (رسالة في ...) عربي

در سومین جلد فهرست کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران خصوصیاتی از رساله اثبات وحدة الواجب وفواید ملاشمسا آورده شده که بااین رساله مورد گفتگو مطابقت دارد ولی آغاز وانجام این دو رساله باهم تطبیق نمی کند .

شمسا در این رساله از استاد خود محقیّق داماد بدینگونه یاد می کند: «الاستاد الفیلسوف الکبیر قدس سرّه».

وى از شرح هايى كه برتقويم الايمان ميرداماد وخلق الافعال دوانى نوشته است ياد مى كند و سخنان فلسفى را با اشعار پارسى دلنشين و نغز نموده است . نسخه اى از اين رساله ضمن مجموعه شماره ۲۷۰۱ كتا بخانه مجلس شوراى ملى مى باشد .

## ١٧ ــ تحقيق معنى الكلى (رسالة في . . . ) عربي

وی دراین رساله از طریق بحث درمعنی کلی اثبات واجب می کند . نگارنده این

رساله را با خلاصه ای از آن در همین مقاله می آورم. نسخه ای از این رساله ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۷۰۱ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی می باشد و نسخهٔ دیگری از آن دیده نشد.

#### ١٨ ــ تفسير سورة الاخلاص /عربي

مؤلف تاریخ تألیف این تفسیر را درمکه به سال ۱۰۶۸ یاد نمودهاست . نسخه نوشته شده در ۱۰۷۳ ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهران می باشد .

## ١٩ ــ تفسير سورة الانسان (يا : دهر) عربي

دارای بیست و شش مشرق .

در الذريعه ج ٤ ص ٣٤٣ از اين تفسير ونسخه وقني كتابخانه آستان قدس ياد مى كند . اين نسخه بدست محمد بن حسين بن شمس الدين محمد گيلانی كه گويا از نواده های مؤلف باشد نوشته شده است . نسخه ديگری در فهرست كتابخانه مركزی دانشگاه تهران ج ١ ص٥٣ آمده است .

## ۲۰ ــ التقدم (رسالة في ...) عربي

این گفتار ناظراست به سخنی که فخرالدین رازی در باره ٔ حقیقت محدث در کتاب «الاربعین » خود بیان داشته است . نسخه ٔ نوشته شده در ۱۰۷۳ ضمن مجموعه ٔ شماره ٔ ۷۳۵ د کتابخانه ٔ دانشکده ٔ الهیات دانشگاه تهران می باشد .

ــ تقرير البرهان على التوحيد (رسالة في . . .) رجوع شود به : ابطال وجود الواجبين .

## ٢١ \_\_ حاشيه اثبات العقل طوسي / عربي

دراین رساله نخست خلاصهای از استدلال خواجه طوسی را می آورد آنگاه بهسه وجه آنرا باطل می نماید .

درفهرست کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران ج ۳ ص ۲۲۷ این حاشیه را با تردید به شمسای گیلانی نسبت داده ولی در فهرست کتابخانه مجلس شورای ملی ج ۹ بخش ۱ ص ۴۳۹ نوشته است: نسبت این رساله به میلا شمسای گیلانی جای تردید نیست، زیرا اولا در صدر و ذیل نسخه بنام او تصریح شده و این تصریح با توجیه به اینکه در حدود عصر مؤلف نوشته شده خود قرینه ای کافی است و ثانیا در اثناء رساله بهنگام بحث از حدوث دهری را دهری از رساله خود که در حدوث عالم ساخته یاد می کند و اثبات حدوث دهری را بدانجا احالت می دهد و ما می دانیم که شمسا در رساله خود در حدوث عالم درباره حدوث دهری به تفصیل سخن گفته و آن را ثابت کرده است.

نسخه هایی از این رساله:

۱ – نسخهٔ نوشته شده در روزگار شمسا ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۹۲۹ فهرست شدهٔ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران میباشد .

۲ – نسخهٔ شمارهٔ ۱۸۲۳ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی در ۱۰۶۶ نوشته شده. و در پایان آن پساز ذکر نام شمسا جملهٔ (طاب ثراه) آمده و دلالت داردکه شمسا پیشاز ۱۰۶۶ درگذشته است .

- حاشیه حاشیه شرح اشارات نگاه کنید به : حاشیه شرح اشارات .
  - -- حاشيه حدوث العالم نگاه كنيد به : حدوث العالم .

۲۲ ـ حاشيه شرح اشارات / عربي

تنهاجائی که این حاشیه معرفی گردیده بخش دوم جلد نهم ص٥٦٦ فهرست کتا بخانه مجلس شورای ملی می باشد .

این حاشیه براوائل شرح خواجه طوسی است بر اشارات ابن سینا و از مبحث (جوهریت جسم) تامبحث (علیت هیولی وصورت) می باشد . متن اشارات با عنوان «قال الشیخ» و شرح خواجه را با : «قال الشارح» یاد می کند . وی در کتاب تحقیقات خود از این حاشیه نام برده است . شمسا در این حاشیه از کتاب الحکمة المتعالیه و الرسالة الملکوتیه (یا: حدوث العالم) خود چندین بار نام می برد . وی براین حاشیه نیز حاشیه دارد و در کنار نسخه کتا بخانه مجلس بانشان (منه مد ظله العالی) آمده است . این نسخه که در روز گار او نوشته شده ضمن مجموعه شماره ۱۸۹۲ فهرست شده کتا بحانه مجلس شورای ملی می باشد .

#### ۲۳ ــ حاشيه شرح تجريد / عربي

حاشیه ایست بر الهیات تجرید و بر شرح جدید قوشجی و بر حاشیه ٔ خفری . عنوانها : «قال المصنف » ، «قال الشارح » . نسخه هایی از آن :

۱ – نسخهٔ نوشته شده در ۱۰۵۸ بدست محمد قاسم حسینی شاکدرد شمسا ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۲ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران میباشد. درفهرست دانشگاه ج ۳ ص ۲۲۲۶ نیز نسخهٔ دیگری معرفی شده است .

۲ – نسخه نوشته شده در ۱۰۲۱ در کتابخانه آستان قدس رضوی است و در
 الذریعه ج۲ ص۱۱۹ از آن یاد شده است .

۳ ــ نسخه ٔ نوشته شده در ۱۰۵۹ در کتابخانه ٔ شیخ عباس کرکی کاظمینی می باشد الذریعه ج۲ ص۱۱٦ .

خوشته شده درسده یازدهم باحواشی به نشان : (منه دام ظله ، منه ادام الله بقاه) درفهرست کتا بخانه دانشکده حقوق ص۳۲۲ معرفی شده است .

ه ـ نسخهٔ نوشتهشده در روزگار مؤلف بهشمارهٔ ۲۹۰ د درکتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهران میباشد وحواشی (سنه دام ظله) نیز دارد .

#### ۲۷ ــ حاشيه شرح حكمة العين / عربي

حاشیه شمسا برشرح محمد بن مبارکشاه معروف به میرك بخاری برحکمة العین علی دبیران کاتبی قزوینی (م – ۲۷۵) می باشد و در روضات الجنات ص۲۸۸ و الذریعه ج ۳ ص ۱۲۲ از آن یاد شده است .

۲۵ ـ حاشیه قبسات نگاه کنید به: قبسات چاپ شده.

## ٢٦ \_\_ حاشيه مسالك اليقين / عربي

درهمین حاشیه است که تصریح به نام کتاب مسالک الیقین می کند . نگاه کنید به: مسالک الیقین .

## ٧٧ ــ حدوث العالم (يا: الرسالة الملكوتية) عربي

فیلسوفان سده ٔ دهم ویاز دهم آثار ارزنده وسودمندی در مسأله ٔ حدوث عالم نگارش دادند . محقق داماد (م - ۱۰۶۱) رساله ای دراثبات حدوث عالم نوشت و در آن حدوث ذاتی و قدم زمانی جهان را ثابت نمود . او سخنان ارسطو را در این باره آورد و تأیید کرد و برگفته های فارایی در رساله جمع بین رأیین اعتراض نمود . این رساله در کنار کتاب قبسات میر داماد بچاپ رسیده است . ملاصدرای شیرازی (م - ۱۰۰۰) و شیخ حسین بن ابراهیم تنکابنی و می لاعبدالرزاق لاهیجی (م - ۱۰،۱) و ملامحسن فیض کاشانی و شیخ علی نقی شیرازی (م - ۱۰،۰) و شیخ علی نقی شیرازی در مسألهٔ حدوث عالم بحث رم - ۱۰،۰) و شیخ علی فراهانی شاگرد آقاحسین خوانساری در مسألهٔ حدوث عالم بحث و تحقیق مبسوط نمو دند و رسائل مستقل و جداگانه تألیف کردند . شمسای گیلانی نیز که سال ۵ که ۱ را در طوس می گذرانید این فکر را دنبال کرد و رسالهٔ حدوث عالم را همانجا نگاشت . وی در حاشیهٔ شرح اشارات و حاشیهٔ اثبات العقل طوسی و آثار دیگر خود از این رساله بسیار یاد کرده است .

در حاشیه شرح اشارات گوید: بیاری خدا رسالهای خاص در حدوث عالم

ساخته ایم شامل همهٔ جوانب بحث دراین مسأله و درآن رساله برهان های یقین بخش برحدوث عالم آورده ام وشبهات قائلان به قدم عالم را نیز آورده و جای نادرستی را در آنها نشان داده ام .

شمسا رساله محدوث عالم خودرا به: «الرسالة الملكوتية» نيز موسوم كردانيد ودر رساله «اقسام القضية واثبات عدم الواسطة بين الموجبة والسالبة» خود آنرا باهمين عنوان نام برد.

وی دراین رساله موضوع حدوث عالم را فیلسوفانه تحقیق نموده وازعقیدهٔ استاد خود میر داماد دربارهٔ اثبات حدوث دهری طرفداری می کند اگرچه برقبسات استاد اعتراضاتی نیز دارد .

در دیباچهٔ اینرساله آمده: اثبات حدوث عالم برمقدماتی نهاده شده که درهمه جا بکار می رود ولی ربط و ترتیب این مقدمات بیکدیگر بدان گونه که حدوث عالم را ثابت کند مخصوص این رساله است.

در حدوث العالم از حاشیه شرح حکمة العین میرسید شریف یاد می کند و درباره آن می گوید: سید شریف در حاشیه شرح حکمة العین از دو شارح حکمة الاشراق یاد کر ده است . ولیکن در این سخن نظر است چه آنکه حکمة الاشراق دو شرح ندارد بلکه تلویحات است که بر آن دو شرح نوشته شده یکی از شمس الدین شهرزوری و دیگری از ابن کمونه .

مرحوم ضياء الدين درّى در مقدّمه کنز الحکمة ص ١١ پس از نقل اين سخن از حدوث العالم شمسا گويد: درحاشيه عدوث العالم مالا شمسا چنين نوشته شده:

«پساز چندی برمن معلوم شدکه استادم دراین مطلب اشتباه نموده و تلویجات را فقط ابن کمونه شرح نموده و شرح شمس الدین شهروزی برحکمة الاشراق است».

آقای عبد الحسین حائری در پاورقی فهرست کتا بخانه مجلس شورای ملی ج ٥ ص ٥ ٢١

نوشته: «مرحوم درّی خود یک اشتباه کرده و گهان برده که شمسا این سخن را از میرداماد نقل کرده و حال آنکه شمسا از حاشیه سید شریف بر شرح حکمة العین آورده است». در پایان بیشتر نسخه هایی که از رساله ٔ حدوث العالم دیده شد این دو رباعی

آمده است:

معنی بزرگ مشنوان کوچکٹ را خود جوز زمغزجوز بهکودك را اسرار یقین مگوی اهل شک<sup>ی</sup>را با اهل مجاز بین حقیقت بگذار

\*

مشهورمکن بهنکتهسازی خودرا ایشمع چههرزه میگدازیخودرا منهای باین خلق مجازی خودرا چون میبینی که اهل مجلس کورند

شمسا برحدوث العالم خود حاشیه ای دارد و برکنار نسخه کتابخانه مرکزی دانشگاه بخش هایی از آن با نشان : (منه دام ظله) دیده می شود . نسخه هایی از حدوث العالم :

۱ — نسخه نوشته شده در روزگار مؤلف و از روی خط او به شماره ۹۲۹ در کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران موجوداست رجوع شود به : (فهرست ج۳ ص۷٤۷).

۲ -- نسخهٔ شمارهٔ ۱۰۸۶ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی .

٤ - ١ ١ ٥٣٧ د ١ دانشكده الهيات دانشگاه تهران.

» — » كتابخانه برهان سبزوارى (الذريعه ج١١ ص١٧١) .

#### ۲۸ ــ الحكمة المتعاليه / عربي

فلسفه ایست مفصل و مبسوط ولی تمام مباحث فلسفی را ندارد. شمسا در حاشیه شرح اشارات خود از این کتاب بسیار یاد می کند. صاحب الذریعه بعضی از رساله های شمسارا مانند: «رساله اثبات العلم» بخش هایی از این کتاب می داند و در مانند: «رساله اثبات العلم» بخش هایی از این کتاب می داند و در الذریعه ج۷ ص ۹ ه از نسخه آن که در کتا بخانه بر هان سبز و اری دیده است یاد می کند.

## ۲۹ \_\_ حل شبهه ابن كمونه / عربي

هبة الله بن كمونه اسرائيلي معاصر ابن سينا و صاحب كتاب الكاشف وجزآن كه اصالت را ازآن ماهيت و وجود را امرى انتزاعي مى داند ، شبهه تعدد واجب را عنوان نمود كه به شبهه ابن كمونه اشتهار يافت . فيلسوفان اسلامي بويژه متأخران براي پاسخ كويي به اين شبهه راه هاى گوناگون فلسفى و كلامي را پوييدند .

دوانی در شواکل الحور فی شرح هیاکل النور فصل اول از هیکل چهارم که در بیان اثبات توحیداست شبههٔ ابن کمونه را می آورد و می گوید: «برهانی که شیخ اشراق و دیگران برای امتناع تعدد واجب و دفع این شبهه آورده اند کافی نیست و برای پاسخ به این شبه برهانی دیگر باید ومن تاکنون آن برهان را نیافته ام». سپس از کتاب الکاشف ابن کمونه پاسخ شبههٔ مذکور را نقل وابطال کرده است.

غیاث الدین منصور درشرح هیاکل سخن دوانی را در طرفداری از شبههٔ ابن کمونه نقل نموده وجواب گفته است .

صدرای شیرازی و حاجی ملاهادی سبزواری و مدرس زنوزی و گروهی از فیلسوفان متأخر برای برداشتن این شبهه پایداری می نمایند . شمسا بااینکه در رساله عینیت و جود و رساله اقسام القضیة خود ، قائل به اصالت ماهیت شده در رساله هایی که در مسأله توحید نوشته بطور تصریح و تلویح از شبهه ابن کمونه یاد کرده و آن را پاسخ داده است . وی این رساله را برای پاسخ باین شبهه جداگانه و مستقل نگارش داده است . دانشمند محمد سراب تنکابنی (م - ۱۱۱۵) در کتاب توحید خود بر پاسخی که شمسای گیلانی به شبهه ابن کمونه داده اعتراض می نماید و دلایل شمسارا سست می شمارد . در فهرست کتابخانه مجلس شورای ملی ج ۹ بخش ۱ ص ۱۳۸۸ رساله و جود و اجب شمسارا شناخته و گوید رساله و جود و اجب شمسارا شناخته و گوید رساله و و و اجب همان رساله حل شبهه ابن کمونه او است . ولی نگارنده آغاز این دو رساله را با هم تطبیق و بررسی گردد تا تردید

ازمیان برداشته شود. نسخه هائی که از این رساله موجوداست:

۱ ــ نسخهٔ نوشته شده در ۱۰۷۲ ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۷۰۱ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی است .

۲ ــ نسخه ٔ نوشته شده در ۱۰۶۶ نیز ضمـن مجموعه شمـاره ۱۸۲۳ کتابخانه ٔ مذکوراست .

۳ ــ نسخهٔ نوشته شده در روزگارشمسا ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۹۲۹کتابخانه مرکزی دانشگاه میباشد .

## ٣٠ ــ الذاتي والعرضي (مقالة في . . . ) عربي

گفتار کو تاهی است درباره ٔ جدائی ذاتی وعرضی ازیکدیگر درمصادیق خارجی و در دنبالهٔ رسالهٔ علم شمسا ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۹۲۲ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه میباشد .

- الرسالة الملكوتية نكاه كنيد به: حدوث العالم.

ــ شرح تقويم الايمان نگاه كنيد به: تحقيق صدور الكثير عن الواحد. ازاين رساله نشاني نداريم.

ــ شرح خلق الافعال دوانى نگاه كنيد به: تحقيق صدور الكثير عن الواحد. نسخهاى ازآن نشان نداريم.

۳۱ ــ عدم جواز الجعل بین الشیء ونفسه (رسالة فی . . . ) عربی این گفتار کو تاه ضمن مجموعه شماره می ۷۳۵ د کتابخانه دانشکده الهیات دانشگاه تهران می باشد .

#### ٣٢ \_ علم الواجب / عربي

شمسا دربارهٔ دانایی خدا دو رساله نوشته که هردو بسیار شیوا و جالب میباشد

وی مانند بسیاری از دانشمندان همچون میرداماد درمسألهٔ علمحق ازشیخ اشراق پیروی مینماید . درفهرست کتابخانهٔ مجلسشورایملی (ج۹ بخش۲ ص۸۱۰) معرفی مبسوطی از این رساله شدهاست .

شمسا این رساله را درمکه به سال ۱۰۶۸ بپایان رسانید . نسخه هایی از این رساله :

۱ — نسخهٔ نوشته شده در ۱۰۵۸ بدست محمد قاسم حسینی شاگرد شمسا ضمن
مجموعهٔ ۲۰۴ کتا بخانهٔ مرکزی دانشگاه نهران است و در پایان آن بخط شمسا اجازه ای است
که جهت روایت این رساله به کاتب داده است .

۲ – نسخه خط مؤلف ضمن مجموعه شماره کا کتابخانه مجلس شورای ملی است و درفهرست (ج۱۱ ص ۸۶) به عنوان: «البرهانیة النورییّة» معرفی شده است.
 ۳ – نسخه نوشته شده در ۱۲۲۰ ضمن مجموعه شماره ۱۹۱۲ فهرست شده کتابخانه مجلس شورای ملی می باشد.

٤ – نسخه ٔ نوشته شده در ۱۰۷٦ ضمن مجموعه ٔ شماره ۱۷۰۱ فهرست شده ٔ کتابخانه ٔ مجلس شورای ملیاست .

## ٣٣ \_ علم الواجب / عربي

اینرسالهٔ دوم شمسااست درمسألهٔ علم باری ودر آنفلسفه واستدلال را بااحادیث واخبار آمیخته است . نسخهٔ نوشته شدهٔ روزگار مؤلف ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۹۲۲ فهرست شدهٔ کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران می باشد .

## ۳٤ ـ فوائدي فلسفي / عربي

فلسفه ایست آمیخته از اشراقی و مشائی اگرچه رنگئ اشراقی آن بیشتر جلوه گراست در این رساله از وجود خدا و موجودات دیگر سخن گفته و مانند رساله اثبات و حدة الواجب و تحقیق صدور الکثیر عن الواحد از استاد خود میر داماد با تجلیل چنین یاد می کند:

« وجميع ماذكرنا تفصيلاً هو مختار الاستاد الفيلسوف الكبير قدّس سرّه فى تصانيفه القدسيّة وكتبه النوريّـة ».

وی این فوائدرا دراول صفر سال ۱۰۶۷ در حجاز نگارش داد و در آن از حاشیه خود بر حکمة العین و کتاب خلق الافعال و شرح هیاکل دوانی یاد نمود . در فهرست کتابخانه عجلس شورای ملی (ج۹ بخش ۱ ص ٤٤٠) این رساله را به عنوان «رساله مراتب وجود» معرفی می کند . نسخه هایی از آن :

۱ – نسخهٔ نوشته شده روزگار مؤلف ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۹۲۶کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه میباشد و برآن حاشیه هایی ازمؤلف بانشان (منه دام ظلّه) وجود دارد .

۲ ــ نسخهٔ نوشته شده در ۱۰۶۶ ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۸۲۳ فهرست شدهٔ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی است .

#### ٣٥ ـ كيفية صدور الموجودات عن مبدئها (رسالة في . . . ) عربي

اینرساله ناظراست به سخنی از خواجه طوسی در چگونگی صدور موجودات از مبدء نخستین. نسخهاینوشتهشده در ۱۰۷۳ ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۷۳۵دکتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهران میباشد.

## ۳۲ ــ لزومیه (رساله . . . ) عربی

درتحقیق معنی لزوم واقسام آن وبیان قضیهٔ لزومیـّه وموارد ومصادیق آن. نسخه ای ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۳۳۱۵ فهرست شدهٔ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی است و در ج ۱۰ بخش ۲ ص ۹۶۲ فهرست آن معرفی شده است .

\_ مراتب وجود نگاه کنید به : فوائدی فلسفی .

٣٧ \_ مسالك اليقين / عربي

فلسفه ایست مرکب از فلسفه ٔ اشراقی ومشّائی و درآن پیرامون مسأله ٔ وجود بطور مبسوط سخن گفته وفلسفه واستدلال را بااحادیث واخبار آمیخته و تطبیق داده است .

شمسا اینرساله را در جمادی الاولی ۱۰۲۰ درطوس بپایان رسانید و در حاشیه ای که خود براین کتاب نوشت نام آن را مسالک الیقین نهاد .

در مجموعه شمارهٔ ۷۳۵ د کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات دانشگاه تهـران صفحهٔ ۱۹۲ – ۱۹۶ ازشمسای گیلانی نکتهایست دربارهٔ اسرار الیقین و مسالک الیقین که در معرفی اسرار الیقین گذشت .

نسخهٔ نوشته شده درهفتم ذیحجهٔ ۱۰۲۰ بدست یکی از شاگردان او در قزوین به شمارهٔ ۱۰۷۷ فهرستشده درکتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران میباشد و برآن حاشیه هایی ازمؤلف بانشان : (منه دام ظلّه) یا (منه سلّمهالله تعالی) نوشته شده است .

#### ٣٨ -- الواحد لايصدر عنه الا الواحد (رسالة في ...) عربي

ودرآن به تفصیل از این قاعده که : از یکی جز یکی نیاید . سخن می گوید . مؤلف در رساله های دیگر خود مانند «کیفیــّة صدور الموجودات عن مبدئها» و «تحقیق صدور الکثیر عن الواحد» نیز در پیرامون این قاعده گفتگو نموده است . وی در این رساله از کتاب محل الدقایق غیاث المدققین و حاشیه قدیم دوانی یاد می کند . نسخه نوشته شده در ۱۰۷۹ ضمن مجموعه شماره ۱۷۰۱ فهرست شده کتا بخانه مجلس شورای ملی می باشد .

#### ٣٩ ــ الوجود (رسالة في ...)

دراینرساله باز به ابن کمونه تاخته وشبههٔ اورا پاسخ گفتهاست . وی اینرسالهرا در اوایل ربیع الثانی ۱۰۵۹ بپایان رسانیدهاست .

نسخه هایی از آن:

١ \_ نسخه خط مؤلف ضمن مجموعه شماره ٥٠٨٥ فهرست شده كتابخانه مجلس

شورای ملی است (فهرست ج۱۱ ص۸۳) .

۲ سخهٔ نوشته شدهٔ روزگار او ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۹۲۶ فهرست شدهٔ کتا بخانهٔ
 دانشگاه تهران می باشد و بر آن حاشیه هایی بانشان (منه دام ظلیه) دیده می شود .

ــ وجود واجب رجوع شود به : حل شبهه ابن كمونه .

• ٤ ــ یادداشت. مجموعهای در کتابخانه شخصی آقای امیری فیروز کوهی دیدم که در آنچند تن از دانشمندان روزگار صفوی از جمله شمسای گیلانی یادداشت نوشته اند .

این بود فهرستی از آثار شمسا که تاکنون بدان دست یافته ام .

## نظری دربارهٔ رسالهٔ او درتحقیق معنی کلتی

تحقیق معنی کلتی عنوانی است که در نسخهٔ موجود در کتابخانهٔ مجلس شورای ملی به این رساله داده شده است. موضوع این رساله بیان اثبات واجب از طریق تحقیق درمعنی کلتی می باشد . سخنانی که دانشمندان ومنطق دانان در باب کلتی و اقسام آن ذکر نموده اند در این رساله بررسی شده و مبسوط تر گردیده و از آن نتیجه های پر ارزش گرفته شده است .

تفتازانی در تهذیب المنطق خودگوید: «المفهوم إن امتنع فرض صدقه علی کثیرین فجزئی والا فکلتی ...»

مدّلا عبدالله يزدى شاه آبادى (م ـ ٩٨١) درحاشيه خود اين عبارت را بدين گونه تفسير نموده است: «الفرض هيهنا بمعنى تجويز العقل لاالتقدير فانّه لايستحيل تقدير صدق الجزئيّ على كثيرين ».

شمس الدین گیلانی عبارات تفتازانی و شاه آبادی را نگریسته و سخن خودرا در تحقیق پیرامون عبارت این دو تن چنین آغاز می کند: «اعلم ان المحققین من المنطقیین عرقوا الکلتی میا لایمتنع فرض شرکته بین کثیرین ولابد ان یکون الفرض المذکور فی تعریف الکلتی بمعنی

التجويز العقلي ولايجوز أن يكون بمعنى التقدير العقليّ وإلّا يلزم دخول الجزئيّ الحقيقيّ في تعريف الكلتي .»

امتناع صدق جزئی حقیقی بربسیار از روی تجویز عقلیاست نه از روی تقدیر و فرض عقلی چه اینکه درصورت تقدیر امتناعی وجود ندارد. امتناع صدق درجزئی حقیقی از آن جهت است که در او تعیین و تشخیص اعتبار شده و تعیین مانع از شرکت است ولی در کلتی چون تعیین خارج از حقیقت او قرار گرفته منع شرکت متصور نیست.

تااینجا روشن گردید که مؤلف دراین رساله تعریف کلتی را از کجا یافته و آورده و منظور ازبعض محققان کیست و سخن را چگونه آغاز کرده است .

#### خلاصه رساله

۱ – ازبررسی و پژوهش در کاتیات می یابیم که افراد هر کلتی یاموجودند یامعدوم چه واسطه ای میان هستی و نیستی و جود ندارد و در این حکم همه ٔ افراد کلتی از نفس الامری و جز آن متساوی می باشند .

۲ – دوکلتی متباین بریک فرد قابل صدق نیست پس نمی تواند فرد یکی از آن دوکاتی ، فرد دیگری نیز باشد زیرا اگر فردی مصداق دوکلتی متباین قرارگیرد تناقض پدید آید .

۳ – موجود خارجی مفهو می است که افراد آن تنها درخارج تحقق و وجود دارد
 ومعدوم خارجی افراد آن درخارج وجود ندارد اما انسان چون مفهو می است که در آن
 وجود وعدم اعتبار نشده لذا هم برافراد موجود و هم برافراد معدوم صادق است .

٤ – كليت واجب وممكن وممتنع .

واجب الوجود و ممكن الوجود و ممتنع الوجود هرسه كلّى متباين مىباشند ولذا نمى توانند بطور تجويز عقلى هردويا سه بريك فرد صادق آيند ولى صدق آنها بريك فرد ازباب تقدير عقلى امتناعى ندارد.

#### اثبات واجب ازطريق انقلاب وتناقض

واجبالوجود مفهومی است کلتی و فرد آن در واقع و نفس الامر یاموجود می باشد یا معدوم. اگر معدوم باشد یا نیستی را از سوی ذات خود دارد یا از سوی دیگری و در هردو صورت درست نباشد. چه اگر نیستی از سوی ذاتش باشد ممتنع الوجود نیز بر آن صادق آید و یک چیز هم فرد و اجبالوجود لذاته و هم فرد ممتنع الوجود لذاته نتواند بود واگر نیستی از سوی دیگری باشد ناگزیر از سوی سبب و علت بدو سرایت نموده و چون چنین باشد پس باید که در وجود و عدم محتاج دیگری باشد و حال آنکه سخن در باره و اجب بود و این خود موجب انقلاب و اجب به ممکن می گردد و انقلاب محال است.

## اثبات واجب ازطريق معنى كلتى متباين

چون افراد در هرکلتی مصادیق یک عنوان هستند لذا هرحکمی برکلتی نشست برهمهٔ افراد سرایت میکند پس دوکلتی متباین عنوان یک فرد نمی توانند بود زیرا اگر چنین فردی یافت شود که مندرج تحت دوکلتی متباین واقع گردد فساد و نادرستی از قبیل تناقض و محال پیش آید .

می دانیم که مفهوم و اجب الوجود با مفهوم ممتنع الوجود عنوان امر و احد نیستند زیرا یک فرد هرگاه مصداق دو کلی مذکور قرارگیرد موجب می شود که امری هم در وجود و هم درعدم مقید به قید ضرورت ذاتی گردد و این محال است .

## اثبات واجب ازطریق کلتی (موجود خارجی ازلی)

موجود خارجی ازلی مفهو می است کلتی و چنین است نیز معدوم خارجی ازلی و چون بدلیل عقل و نقل برای موجود ازلی فر دی جز خدا و جودندار د پس موجودات دیگر معدومات ازلی می باشند و تر دیدی نیست که مفهوم موجود خارجی ازلی و مفهوم معدوم خارجی ازلی

دوکلتی متباین هستند که بریک فرد صادق نتوانند بود . فرد موجود خارجی ازلی یا در ازل موجوداست یا معدوم . فرد موجود خارجی ازلی معدوم نمی تواند بود چه اگر معدوم نیز باشد دو کلتی متباین بریک فرد صدق کند و این به تناقض و محال کشیده شود . این بود خلاصه ای از مطالب رساله ٔ «فی تحقیق معنی الکلتی » .

#### پوزش

چون درصفحه ٔ ۷۷ این مقاله به اعتماد بعضی از فهرست ها ابن کَـمُـُونه: (عزّ الدولة سعد بن منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله بن کمـّونه اسر ائیلی. م ـ ۲۷٦ ه ق.) را به عنوان: هبة الله بن کمـّونه معاصر ابن سینا نوشتیم از این رو با تصحیح آن پوزش می طلبد .

White was a second

جرد افراد در مرکش معادی یک عزان حدث الا مرحکی برگش نشد: برخمهٔ افراد سرایت و کند پس دوکش مثان عنوان یک و د نی تواند بود زیرا انجر چنانودی باشت شود که متدرج تحت دوکش مثان واقع گرده نشاد و تادرسی از تنا

میناند که منهوم واحب الرجود با طهوم ممنی الرجود منوان امر واحد کیکند ریا یک ارد مرکاه مصلای در کل ملکور قرار گیرد درجب میشود که امری م در

البات واجهد الرفرين كالي

Contract of the second

# رسالة في تحقيق معنى الكلّي

# بسم الله الرّحمان الرّحيم

اعلم أن المحققين من المنطقيين ، عرفوا الكلتى بما لا يمتنع فرض شركته بين كثيرين. ولابد ان يكون الفرض المذكور فى تعريف الكلتى ، بمعنى التجويز العقلى ، ولا يجوز ان يكون بمعنى التقدير العقلى ، واللا يلزم دخول الجزئى الحقيقى فى تعريف الكلتى ، لأن زيداً الجزئى الحقيقى لا يمتنع تقدير شركته بين كثيرين تجويزاً عقليداً.

والسر الحكمى فى ذلك ، هو أن الكلتى ، بما هوكلتى ، لما كان فيه إبهام ، لا يعتبر فى حقيقته التشخيص والتعين ؛ بل التشخيص والتعين انها يكون معتبراً فى الاشخاص المندرجة تحته ، فلذلك يكون التشخيص مانعاً من تجويز شركته بين كثيرين تجويزاً عقليساً بناء على أن التعين والتشخيص داخل فى حقيقة الشخصية ، والحقيقة الكلية لاتكون (نسخه ـ لايكون) مانعة من تجويز شركتها بين كثيرين تجويزاً عقليساً ، بناء على أن التعيين والتشخيص خارج عن حقيقة الكلتى ، بما هو كلتى ؛ ولا واسطة بين الابهام والتعيين وكل حقيقة لا يعتبر فيها التعين والتشخيص ، يلزم أن يكون أمراً مبهماً غير متعين تعيناً شخصيساً . وإنها قيدناه بذلك لتخرج التعين الجنسى والنوعى ، لانها لاينافيان الإبهام وعدم التعين بالنسبة إلى ماهومندرج تحتها ؛ فإن الجنس مبهم بالقياس إلى الانواع المندرجة تحته ، والنوع مبهم بالنسبة إلى الاصناف والاشخاص المندرجة تحته .

وايضاً الكثيرون والجزئيّات المندرجة تحت كلّى ما، ويكون مفهوم الكلّىءنواناً لها ويصدق عليها ، لابدّ فيها من ان تكون (نسخه ـ يكون) موجودة ً او معدومة ً، لعدم الواسطة بين الوجود والعدم . وايضاً فرد الكلّى ، إذا كان فرداً له بحسب نفس الامر ،

لايلزم أن يكون موجوداً ، لأن الفرد الكلتى بحسب نفس الامر قد يكون معدوماً ايضاً . ألاترى أن الممكنات معدومة فى الازل ، ويكون عدمها عدماً خارجيها ، واقعاً فى الازل ؛ فيكون الممكنات المعدومة فى الازل أفراداً بحسب نفس الامر والواقع ، لمفهوم كلتى هو المعدوم الازلى: فظهر أن ماهو فرد للكلتى بحسب نفس الامر ، أعم من أن يكون موجوداً أو معدوماً .

وايضاً الكلّيان المتباينان تبايناً كليّساً، كالموجود الخارجي والمعدوم الخارجي ، لا يصح أن يكون فرد أحدهما فرداً للآخر ايضا ؛ فلا يصح آن يكون ما هو فرد للموجود الخارجي ، فرداً للمعدوم الخارجي وبالعكس ، لأن ما هو فرد للموجود الخارجي ، يلزم أن يكون موجوداً خارجيباً، وإلا لم يكن فرداً له ، فلوصدق عليه المعدوم الخارجي ايضاً ، يلزم أن يكون معدوماً خارجيبا ايضاً ، وإلا لم يكن فرداً له ، فيلزم أن يكون أمر واحد بعينه موجوداً في الخارج ومعدوما فيه معاً ، وهو فطرى البطلان . فظهر أن العقل لا يجوز دخول فرد أحد الكلّيين المتباين الآخر دخولاً بحسب نفس الأمر والواقع ، لكن يجوز تقدير دخوله المتباين الآخر ، وقد ذكرنا الفرق بين التّجويز العقلي والتّقدير العقلي .

وايضاً من خصوصية بعض الكليّات، أن يكون فرده موجوداً خارجيّاً ، كفهوم الموجودالخارجي بهميني أن مفهوم الموجودالخارجي لا يكون فرده إلا الموجودالخارجي ، كمامرّ. ومن خصوصية بعض آخر منها ، أن يكون فرده معدوما في الخارج ، كمفهو م المعدو م المخارجي كامرّ. ومن خصوصية بعض آخر منها ، أن يكون فرده قديكون موجوداً وقد يكون معدوماً ، كالانسان ؛ فإنته لا يكون شيء من الوجود والعدم معتبراً فيه ، ولهذا قد يكون فرده معدوماً . وإذا تمهدت المقدّمات ، فنقول : لا يخفي على أحد من أدنى المتعلّمين ، فضلاً عن العلماء الحقيقين ، أن مفهوم الواجب الوجود بالذّات ، والممكن الوجود بالذّات ، والممتنع الوجود بالذّات ، كليّات متباينة تباينا كليّا ، بحيث لا يجوّز العقل صدق الاثنين منها او الشّلاثة على أمر واحد . نعم ، يجوّز تقدير الصدق ؛ وقد عرفت الفرق بين التيّجويز العقل والتيّقدير العقلى .

ونقول ايضاً: مفهوم الواجب الوجود بالذّات مفهوم كلتى؛ فلابدّ أنيكون فرده موجوداً فى الواقع ونفس الامر، أو معدوماً فيهما، إذ لاواسطة بين الوجود والعدم بحسب نفس الامر والواقع، كما مرّ. والاحتمال الثنّانى باطل، لأننه، لوكان معدوماً، فلايخلو من أن يكون عدمه لذاته أو لغيره، ولاواسطة بينهما. فان كان لذاته، يلزم أن يكون فرداً للممتنع الوجود بالذّات ايضاً، كما أننه فرد للواجب الوجود بالذّات، كما هو المفروض؛ فيلزم دخول أمر واحد تحت الكلتيين المتباينين تبايناً كليّاً، وقد مرّ بطلانه، ويلزم أن يكون ذلك الاستحالة. واجب الوجود لذاته وممتنع الوجود لذاته، لأنه فرد لكل منهما، وهو فطرى الاستحالة. وإن كان لغيره، يلزم أن يكون عدمه مستنداً إلى عدم علنة وجوده، فيلزم أن يكون محتاجاً فى كلّ من وجوده وعدمه إلى علنة ؟ وكلّ أمر محتاج فى وجوده وعدمه ، فهو ممكن بالذّات ؛ فيلزم الانقلاب الحال .

لايقال: لمّنا لم يثبت وجودالواجب بالذّات بعدُ، فإثباته تعالى أوّل النزاع وأوّل البحث، فليم لا يجوز أن يكون فرد مفهوم الواجب بالذّات ممتنعاً بالذّات، أو يكون (نسخه ويكون) مفهوم واجب الوجود من قبيل الكلّيات الفرضية التي ليس لها فرد موجود في نفس الأمر، كفهوم العنقا ومفهوم انسان له الف رأس ؟ لأنّا نقول: قد بيّنا سابقاً أنّه فرق بين التّجويز العقلى والتتقدير العقلى؛ فكما أن العقل الغير المشوب بالوهم لا يجوز دخول أمر واحد تحت الموجود الخارجي والمعدوم الخارجي، بناء على أنّها كليّان متباينان، ودخول أمر واحد تحت الانسان والفرس، لانتها كليّان متباينان، فكذلك لا يجوز العقل الغير المشوب بالوهم دخول أمر تحت مفهوم واجب الوجود بالذّات ومفهوم ممتنع الوجود بالذّات، لانتها كليّان متباينان تبايناً كليّاً، كفهو مالوجود الخارجي ومفهوم المعدوم الخارجي. والتّفرقة تحكيّم على مايظهر بالتّأمّل منصفاً. وكما اننّه يجوز تقدير دخوله فيهما تجويزاً عقليّاً، فكذلك الخارجي والمعدوم الخارجي ، ولا يصح تجويز دخوله فيهما تجويزاً عقليّاً، فكذلك يجوز تقدير دخوله أمر واحد تحت مفهوم الموجود بالذّات وممتنع الوجود بالذّات، يجوز تقدير دخول أمر واحد تحت مفهوم واجب الوجود بالذّات وممتنع الوجود بالذّات، يجوز تقدير دخول أمر واحد تحت مفهوم واجب الوجود بالذّات وممتنع الوجود بالذّات، وكذلك يجوز تقدير دخول أمر واحد تحت مفهوم واجب الوجود بالذّات وممتنع الوجود بالذّات، وكذلك يجوز تقدير دخول أمر واحد تحت مفهوم واجب الوجود بالذّات وممتنع الوجود بالذّات،

العقلى ، حتى يرد عليه كلام لايق . وبالجملة ، مايقال مبنى على الغفلة والتقافل عن الفرق يين التقدير العقلى والتقبون العقلى ، فخلط بين الامرين وطرح فيما بين المشتاقين للنقزاع والجدال وأصحاب القيل والقال .

وايضاً الكلتيات الفرضية ، وإن لم يكن لها فرد موجود فى نفس الامر ، لكن إذا لم يكن لها فرد موجود ، نفس الامر ، لكن إذا لم يكن لها فرد موجود ، فلابد أن يكون له فرد معدوم ، لعدم الواسطة بينالعدم والوجود ، فلابد أن يكون له فرد معدوم ، ويساق الكلام إلى آخره .

وايضاً كل كلتى عنوان لفرده ، لا لفرد كلتى آخر مباين له تبايناً كلتاً . ولهذا يحكم على العنوان الكلتى بحيث يسرى الحكم على ذى عنوانه ، كالموجود الخارجي والمعدوم الخارجي والانسان والفرس . فالاحكام الجارية على الموجود الخارجي تسرى (نسخه ـ يسرى) على أفراده دون أفراد المعدوم الخارجي ، وكذلك الاحكام الجارية على الانسان تسرى على أفراده دون أفراد الفرس .

والسّر الحكمى فى ذلك هو أن العقل الغير المشوب بالوهم لا يجوز دخول أمر واحد تحت كليّين متباينين تبايناً كليّـاً ، ولهذا لا يصح أن يكون الكليّان المتباينان عنوانين لأمر واحد ، وذلك الأمر الواحد ذوعنوان لها . فيلزم أن يكون ذوعنوان لكل واحد منهما ، سواءً كان موجوداً أو معدوماً ، غير ذى عنوان الآخر . ألاترى أن اللاشىء المطلق مفهوم كليّى ، وذو عنوانه يجب أن يكون معدوماً فى الخارج والذهن ؛ ولهذا لا يجوز العقل الغير المشوب بالوهم صدقه على موجود خارجى أو ذهنى ، لان الصّادق على الموجود الخارجى أوالذهنى ، هوالشيء المطلق ، لا اللاشىء المطلق ؛ ولهذا يكون بين مفهوم اللاشىء المطلق وبين مفهوم الشيء تباين كلّى، بحيث لا يجوز العقل الصحيح اجتماعها فى مادة واحدة ، كما يظهر بأدنى تأميّل منصفاً . وإذا لم يكن دخول أمر واحد تحت كليّين متباينين تبايناً كليّــاً يظهر بأدنى تأميّل منصفاً . وإذا لم يكن دخول أمر واحد تحت كليّين متباينين تبايناً كليّــاً صحيحا عقليّا ، فيلزم عدم سراية حكم أحد الكلّيين المتباينين على فرد كلّى آخر مباين له تبايناً كليّــاً صحيحا عقليّا ، فيلزم عدم سراية حكم أحد الكلّيين المتباينين على فرد كلّى آخر مباين له تبايناً كليّــاً كليّــاً . و بما حقيّقنا ظهر أن العقل الصحيح الغير المشوب بالوهم لا يجوز أن يكون الكلّـيان

المتباينان تبايناً كليماً عنوانين لذى عنوان واحد . ولا نزاع لاحد من العقلاء فى أن بين مفهوم الواجب الوجود لذاته تبايناً كاليماً . فلايكون دخول ماهو داخل تحت مفهوم الواجب الوجود بالذات تحت مفهوم الممتنع الوجود بالذات صحيحا عقلياً . فلا يجوز العقل الصحيح الغير المشوب بالوهم أن يكون مفهوم الواجب بالذات ومفهوم الممتنع بالذات عنوانين لذى عنوان واحد ، سواء كان موجوداً أو معدوماً ، لأنه إذا كان مفهوم الواجب بالذات ومفهوم الممتنع بالذات عنوانين لامر واحد ، يلزم أن يكون ذلك الامر الواحد ضروري الوجود بالنظر إلى الذات وضروري العدم بالنظر المالذات وضروري العدم بالنظر المالذات معارم أن يكون ضروري الوجود وضروري العدم معاً ؛ واللازم باطل ، وبطلان الملزم دليل على بطلان الملزوم . نعم ، يصح التقدير العقلي ، لاالتهويز العقلي ، كما مر مراراً . وليس كلام المستدل في التقدير العقلي ، بل في التهويز العقلي فقط ، كما مر .

ويؤيّد جميع ماذكرنا أن المحقيّقين من المنطقيّين ذكروا، في مقام الفرق بين القضيّة الخارجيّة والقضيّة الحقيقيّة ، أن القضيّة الكليّة الخارجيّة يكون الحكم فيها على الأفراد الموجودة فى الخارج و فى القضيّة الكليّة الحقيقيّة يكون الحكم فيها على الأفراد الملوجودة فى الخارج ايضاً ، كما فى الأفراد المقدّرة الموجودة فى الخارج ايضاً ، كما فى الأفراد الملقدّرة الوجود . وصرّحوا بأن الأفراد المقدّرة معتبر فيها أن يكون من الأفراد الممكنة ، اى الأفراد المندرجة تحت موضوع القضيّة الكليّة الحقيقيّة اندراجاً بطريق الامكان ، لا الأعمّ من الامكان والامتناع، وإلا يلزم أن لايتحقيّق القضيّة الكليّة الصّادقة أبداً . بيان ذلك أنننا إذا قلنا : كلّ إنسان كاتب مثلاً ، فلابدً أن يكون المراد من أفراد الانسان هو الأفراد المندرجة تحت الانسان بطريق الامكان ، ولايصح أن يراد منها الأفراد الممتنعة ايضاً ، كالأفراد التي لايكون إنساناً بل يكون لاإنساناً ، كالحجر والشيّجر والفرس والغنم ، فان الكتابة لاتكون ثابتة لها . فلايصدق حينئذ كلّ إنسان كاتب ، لأنه إذا جعل بعض أفراد الانسان ايضاً ، كالمدر والحجر والشيّجر ، فلاشكت فى أنه لايثبت لها الكتابة ، فيلزم أن يرجع كل إنسان كاتب المنسان كاتب الإنسان كاتب الإنسان كاتب المنسان كاتب إنسان كاتب المنسان كاتب المنسان كاتب إلى موجبة جزئيّة صادقة ، وهي بعض الانسان كاتب ،

وإلى سالبة جزئية صادقة ، وهي بعض الانسان ليس بكاتب ؛ فيلزم أن لا يصدق كل إنسان كاتب على وجه الكلية أبداً . وهذا الكلام في جميع الكليتات الموجبة ، فيلزم أن لا يصدق موجبة كلية أبداً . وعدم صدق القضية الموجبة الكلية أبداً يلزم عدم إنتاج الشتكل الاول منالاً ؛ والتلازم باطل ، وبطلان التلازم دليل على بطلان الملزوم . ووجه تأييده مانقلناه ، أنته ظهر من هذا الكلام المنقول : أن كون فرد أحد الكليين المتباينين تبايناً كليتاً فردا للآخر ممنع وغير ممكن عند العقل الصحيح ، فلا يجوز العقل الغير المشوب بالوهم كون أمر واحد ، سواء كان موجوداً أو معدوماً ، داخلا تحت الكليين المتباينين ، ويكونان عنوانين له ، وهو ذو عنوان لها . ولاشكت في أن ضروري الوجود بالنظر إلى الذات وضروري العدم بالنظر إلى الذات كليان متباينان نهاية التباين ، فلا يصح عند العقل الصحيح صحة العدم بالنظر إلى الذات كليان متباينان نهاية التباين ، فلا يصح عند العقل الصحيح صحة الوجود والعدم معاً في أمر واحد تجويزاً عقلية ، وذلك باطل ، كما يظهر بأدنى تأمل . نعم ، يجوز تقدير اجتماعها تجويزاً عقلية ، كما مر مراراً .

واعلم أن العقل الصّحيح الغير المشوب بالوهم، ليس عنده تفرقة بين مفهوم الممكن بالذات والممتنع بالذات والواجب بالذات، فيأن كلا من تلك المفهوم النالاثة مفهوم كلتى يجوز العقل المذكور صدقه على كثيرين تجويزاً عقليّاً. فيجوز صدق مفهوم الواجب بالذات على كثيرين بالنيّظر إلى نفس المفهوم . وإذا لم يكن له برهان على امتناع الصّدق، فلدَعه في بقعة الامكان ، على ماقال الشيخ : «كليّا قرع سمعك في عالم الطبّيعة ، فدَعه في بقعة الامكان ، مالم يذدك عنه قائم البرهان» . و بالجملة ، لافرق عند من أنصف من نفسه ، بين كون مفهوم الممتنع بالذّات كليّاً يصح عندالعقل صدقه على كثيرين ، وبين كون مفهوم الواجب بالذات كليّاً يصح عندالعقل صدقه على كثيرين ، والتيّفرقة تحكيم وعناد. ألاترى أن جميع العقلاء قائلون باحتمال المواد الثيّلاث ، اى الامكان بالذّات والوجوب بالذّات والأمتناع بالذّات . و بما ذكرنا يندفع ما يتوهيم في بادئ الرّأى ، أنيّه يجوز أن يكون مفهوم الواجب بالذّات كليّاً ليس له فرد موجود في نفس الامر ولافر دمعدوم ايضاً ،

كمفهوم اللاممكن بالامكان العام"، فان الممكن بالامكان العام شامل لجميع الموجودات فى نفس الامر ولجميع المعدومات فيها ايضا ، فليس لمفهوم اللاممكن بالامكان العام فرد موجود ولافرد معدوم ايضاً في نفس الامر ، ويكون كليّــاً بمحض الاختراع والجعل. فلـم لايجوز أن يكون مفهوم الواجب بالذّات ايضاً كلّيّــاً اختراعيّــاً جعليّاً كمفهوم اللاممكن بالامكان العام - ووجه الاندفاع هو أنه فرق بين بين مفهوم الواجب بالذات وبين مفهوم اللاممكن بالامكان العام" ، لان العقل ، إذا لاحظ شمول مفهوم الامكان العام "لجميع المعدومات والموجودات في نفس الامر، فيكون ذلك الشَّمول مانعاً للعقل في تجويز صدق مفهوم اللاممكن بالامكان العام على أمر موجود في نفس الامر أو معدوم فيها ، بخلاف مفهوم الواجب بالذَّات، فان المانع من صدقه على كثيرين لا يكون ثابتاً عند العقل، إذا لم يثبت عنده مانع من ذلك الصّدق \_ فلاشكت في أنّه يجوز صدقه على كثيرين تجويزاً عقليـــاً، لأن كل مالادليل على امتناعه عند العقل، فدعه في بقعة الامكان، على ماصر ح به الشيخ. لكن لايجزم لوجود فرد ذلك الكلتي إلا بالبرهان، وهذا يحتاج في إثبات وجود الواجب بالذات إلى البرهان. فان قيل: غاية مايلزم من الكلام المذكور إطال الستند، لا إبطال المنع لجواز كون السّند أخصّ من المنع ، قلت : فها نحن فيه يلزم من إبطال السّند المذكور إبطال ذلك المنع ، لأن الباعث على المنع المذكور وسبب الجرأة على ارتكابه إنهاهو السّند المذكور ؟ وبإبطاله ينكشف أن المنع مندفع وغير متوجّه بناءً على ماذكر تفصيلا، كما يظهر بالتّأمّل منصفاً. وهيلهنا مسلكك آخر لاثبات وجود الواجب بالذَّات، وهو أنَّ مفهوم الموجود الخارجي الازلى مفهوم كلتي ، لصدق تعريف الكلّي عليه ، لانته يصدق عليه باعتبار نفس مفهومه مالا يمتنع فرض شركته بين كثيرين ؛ والمعدوم الخارجيّ الازلىّ ايضاً مفهوم كلِّي، لصدق تعريف الكلِّي عليه باعتبار نفس مفهومه مالايمتنع فرض شركته بين كثيرين. وبناءً على ماثبت بالعقل والنّـقل ، منأنّـه ليس موجود أزلىّ متحقّـقاً في الازل سوى الله تعالى ، يلزم أن يكون جميع ماسوىالله تعالى معدومات فى الازل ، فتكون تلك المعدومات الازليّة جزئيّات مفهوم المعدوم الخارجيّ الازلىّ. ولانزاع لأحد من العقلاء، في أنّ مفهوم

الموجود الخارجيّ الازلىّ ومفهوم المعدوم الخارجيّ الازلىّ كليّان متباينان تبايناً كليّــاً. إذا تمهدُّد هذا ، فنقول : مفهوم الموجود الخارجيُّ مفهوم كلِّي ، وكلُّ مفهوم كلِّي لابدُّ أن يكون فرده موجوداً في الخارج أو معدوماً فيه ، إذ لاواسطة بين الوجود الخارجي والعدم الخارجي. فلايخلو من أن يكون فرد الموجود الخارجي الازلى موجوداً في الازل أومعدوماً فيه، إذ لاواسطة بينهما ؛ والاحتمال الثاني باطل، و إلا يلزم اجتماع الكلَّمين المتباينين تبايناً كليّـاً في مادّة واحدة، وقد ثبت بطلانه . و بيان لزوم الاجتماع هو أنّ فر دالموجو دالخارجيّ الازلى – وهو مالايأبي العقل تجويز صدقه ، لان الكلام في الفرد الذي يصح عند العقل صدق الكلتي عليه، بناءً على أن "الكلام في التجويز العقلي لاالتقدير العقلي ـ يلزم أن يصدق عليه الموجود الخارجي الازلى صدقاً بحسب التجويز العقلي، لاالتقدير العقلي فقط. فالفرد الَّذي يصح عندالعقل صدق مفهو مالموجود الازلى عليه، لوكان معدوماً أزليــاً، لوجب أن يكون فرداً للموجود الخارجي "الازلى"، بناءً على أن الكلام في الفرد اللّذي هو فرد يجوّز العقل كونه فرداً له، ولمـّافـُرض كونه معدوماً خارجيّــاً أزليّــاً ، يلزم أن يكون **فرداً** له ايضاً ، فيلزم اجتماع الكلِّيين المتباينين تبايناً كليِّـاً في مادّة واحدة ؛ واللازم فطرىّ البطلان، وبطلان اللازم دليل على بطلان الملزوم. فظهر بطلان الاحتمال الثانى؛ وإذا بطل الثاني، تعين الاول ، لعدم الواسطة بينهما؛ فلزم من البرهان وجود موجود خارجي في الازل. ولمَّا ثبت عقلاً ونقلاً أنَّ الموجود الخارجيُّ الازلى لا يكون إلاالواجب جلُّ شأنه ، فيلزم أن يكون ذلك الموجود الله عنه وجوده الخارجي في الازل بالبرهان المذكور ، هو الواجب جل شأنه ، لاغيره ، وهو المطلوب .

وبهذا البيان والبرهان يمكن إثبات تحقيق ما صدق عليه المعدوم الخارجي الازلى فهاوم كلتى يصدق تعريف في الازل . كان يقال : لانزاع في أن المعدوم الخارجي الازلى مفهوم كلتى يصدق تعريف الكلتى عليه ، فلا يخلو من ان يكون فرده وماصدق عليه موجوداً في الازلى أو معدوماً فيه ، والاول باطل ، وإلا يلزم أن يكون فرداً للموجود الخارجي الازلى ايضا ، فيلزم اجتماع الكلتيين المتباينين تبايناً كليه أفي مادة واحدة ، وقد مر بطلانه ؛ فيلزم أن يتحقق فرداً

للمعدوم الخارجي الازلى في الازل. فعند القائلين بحدوث ماسوى الله تعالى من الموجودات تكون تلك الموجودات عدمات أزلية ، فيكون الجميع معدومات أزلية وأفراداً للمعدوم الخارجي الازلى . وعند القائلين بالقدم تتحقق المعدومات الازلية الخارجية ايضا ، لان الموجودات التي من الحوادث الزمانية حادثة عندهم ، وليست قديمة ، فيكون جميعها معدومات في الازل وموجودات في الازل ؛ وكذا أفر ادالممتنع بالذات ، كشر يك الواجب واجتماع النقيضين وغيرهما من أفراد الممتنعات ، فانيها معدومات أزلا وأبداً . تمت .

# منابع ومآخذ مقاله

- ۱ آقا بزرگ تهرانی ، محمد محسن. الذریعه الی تصانیفالشیعة . نجف ـ تهران ، مؤلّف ۱ آقا بزرگ تهران ، مؤلّف ۲۰ جلد .
- ۲ اصفهانی افندی ، عبد الله بن عیسی . ریاض العلماء و حیاض الفضلاء . نسخه خط
   مؤلّف .
- ۳ ــ حائری ، عبدالحسین . فهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی . تهران ، مجلس شورای ملی ، ۱۳۳۵ ه. ق. ــ ۱۳۸۸ ه. ق. ۱۸ جلد .
- ٤ حجتی ، محمد باقر . فهرست نسخه های خطی کتا بخانه ٔ دانشکده الهیّات ومعارف اسلامی ، تهران ، دانشگاه تهران ، ۱۳٤٥ ه . ش.
- ٥ ـ حزين، محمدعلي. تذكرة الشعرا. چاپ دوم. اصفهان، كتابفروشي تأييد، ١٣٣٤.
- حیابانی، محمدعلی بن محمد طاهر. ریحانةالادب فی تراجم المعروفین بالکنیة اوالدّقب.
   چاپ دوم [تهران] شرکت طبع کتاب ، ۱۳۲٤ ۱۳۳۳. ٦ جلد .
- ۷ دانش پژوه ، محمدتقی . فهرست نسخه های خطی کتا بخانه دانشکده حقوق و علوم
   سیاسی واقتصادی دانشگاه تهران . تهران ، دانشگاه تهران ، ۱۳۳۹ .
- ۸ » » » فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران . تهران ، دانشگاه تهران ، ۱۳۲۲ ۱۳۶۹.

- ۹ شهابادی یزدی، عبدالله بن حسین . حاشیه تهذیب المنطق [تهران، رضاکتابفروش،
   ۱۳۱۵ ه. ق.]
- ۱۰ شهرزوری ، شمس الدین محمد بن محمود . کنز الحکمة ترجمه صیاء الدین دُرّی . تهران ، دُرّی ، ۱۳۱٦ .
- ۱۱ صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم. الشواهد الرّبوبیّة باتعلیق و تصحیح و مقدّمه جال الدین آشتیانی . مشهد ، دانشگاه مشهد . ۱۳٤٦ .
- ۱۲ صدرالدین شیرازی ، المبدء والمعاد [ با چند رسالهٔ دیگر ] به تصحیح اسدالله بن محمد حسین [بی م] ابراهیم طباطبائی ، ۱۳۱۶ ه. ق.
- ۱۳ عاملی ، محسن امین . اعیان الشیعة ، الطبعة الاولی . بیروت ، مطبعة الانصاف ،
   ۱۳۷٤ ه. ق. ج ۳٦ .
  - ١٤ محمد على بن صادق . نجوم السها . لكهنو ، مطبعه جعفرى ، ١٣٠٣ ه. ق.
- ۱۰ منزوی ، احمد بن محمد محسن . فهرست نسخه های خطی فارسی . تهران ، مؤسسه و فرهنگی منطقه ای ، ۱۳٤۸ ۱۳۲۹ . ۲ جلد .
- ۱۶ منزوی، محمد تقی بن محمد محسن . فهرست کتابخانهٔ اهدایی . . . مشکوة به کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران . تهران ، دانشگاه تهران . ۲ جلد .
- ۱۷ موسوی خوانساری ، محمد باقر بن زین العابدین . روضات الجنات فی احوال العلماء
   والسّادات به ضمیمه فهرست محمدباقر الفت. [بی م] سعیدنائینی ، ۱۳۱۲ه.ق.
- ۱۸ میرداماد ، محمد باقر بن محمد . القبسات [باچند رسالهٔ دیگر] به تصحیح محمود بن صالح بروجردی . تهران [بی ن] ۱۳۱۰ ه. ق:

# احوال وآثار صائن الدين تركه اصفهاني

بانضهام رساله ٔ « انزالیـّه ٔ » او

باهتمام دکتر سید علی موسوی بهبهانی دانشیار دانشکدهٔ ادبیات وعلوم انسانی

سقد مه : افضل المحققين والمدقيقين خواجه على بن محمد بن افضل الدين محمد تركه خجندى اصفهانى ، ملقب به صائن الدين و مكنتى به ابو محمد ، بى شك از برترين علماء علماء عصر خود وازدانشمندانيست كه گذشته از علوم رسمى وظاهرى برعلوم سرومعرفت حقيقى آشنائى كامل داشته و در تاريخ سير فكر فلسنى اسلام از بنيان گذاران فكر تلفيق فلسفه وعرفان باحقايق شرعى است كه نحوه تفكر وتحقيقات او درعلوم حقيقى ، اساسى براى تكميل فلسفه متعاليه يعنى حكمت خاص اسلامى شيعى بدست فلاسفه نامبردار عصر صفوى همچون ميرداماد و ميرفندرسكى و ملاصدراى شيرازى وملاعبدالرزاق لاهيجى وملامحسن فيض و جزآنان گرديد . بعبارت ديگر چند نقطه تحوّل و جهش تكاملى در فلسفه اسلامى ديده مى شود كه بى ترديد آورنده ويكى از آن مراحل تكاملى همين صائن الدين فلسفه اسلامى ديده مى شود كه بى ترديد آورنده ويكى از آن مراحل تكاملى همين صائن الدين تركه خجندى وكسانى كه از لحاظ فكرى از نحله او بشهارند مى باشند .

توضیح آنکه نظر بیشتر صاحبنظران درباره ٔ سیر حکمت دراسلام اینست که از یعقوب کندی آغاز شد و با فارانی و ابن سینا کمال یافت و آنگاه امام غز ّالی آنرا مورد نقد قرار داد وسر انجام باابن رشد رو بز وال گذاشت . این نظر نه تنها درخصوص انجام سیر فکر فلسنی اسلامی درست بنظر نمی رسد بلکه درخصوص آغاز آن نیز کاملا ٔ ناقص و نارواست . بلی اگر تنها مصداق فلسفه را فلسفه ٔ مشاء بدانیم و فکر فلسنی را منحصرا بدان اختصاص بدهیم شاید این نظر تاحد ی صحیح باشد آنهم بااین قید که موضوع سیر فلسفه را تنها درمیان اهل تسنین از مسلهانان بررسی نمائیم و نحوه ٔ تحوّل آن را درمیان شیعه مذهبان از نظر دور بداریم . و گرنه هرگاه فکر فلسنی را بمعنی عام آن بررسی کنیم ملاحظه می کنیم که نوعی از تفکر فلسنی تو أم با تعالیم دینی درهمان صدر اسلام میان مسلهانان رواج داشته است .

چنانکه آیات قرآنی که دربارهٔ امر به تفکر و تعقل نازل شده و نیز آیاتی که در قرآن درباب اثبات صانع و معاد و نفس و جزآن آمده بخوبی شاهد این مد عاست که اصول تعالیم اسلامی بر پایه تفکر عقلی و مشاهده و استدلال استوار بوده و هرچند اسلام در صدد تأسیس با ترویج اصول فلسفه از آنجهت که فلسفه و علم است نبوده لیکن در همه تعالیم خود، بدلائل واصولی استناد می جسته که همه اساس فلسفی و عقلی داشته است. همین مایه تفکر دینی اساس نخستین و بنیان اصلی فکر فلسفی در اسلام بود و بواقع مسلمانان را به آزادی تفکر و تعقل و به قرار بردن منطق در امور علمی ، سوق می داده است.

همین امر کافی بود که اصحاب و یاران پیغمبر که اهل حل و عقد بودند در همان آغاز اسلام بر طبق استنباط و نظری که از تعالیم اسلامی داشتند دربارهٔ امور علمی و حتی اجتماعی اظهار عقیده و نظر کنند . خه طبات حضرت علی دربارهٔ خدا وصفات او و اعتراضات ابی ذر به عثمان و معاویه بااستناد به آیات قر آنی و همچنین تشکیل شوری و اتخاذ تصمیمات بمعی در مسائل مهم اجتماعی همه شاهد بر اینست که آزادی فکر علمی و نحوه فلسفه خاص اسلامی در همان صدر اسلام و جود داشته و این نوع تفکر براثر برخورد با افکار علمی ملل مترقتی تازه به اسلام در آمده و نیاز های دینی برای مقابله بافکر زندقه و الحاد و سر انجام دست یافتن به منابع فکر یونانی و ایرانی و جز آن بتدریج موجب گردید که فلسفه بمعنی علمی و کلاسیک پدید آید و روش ها و مذاهب مختلف در آغاز ظهور خود نمائی کند و سر انجام فلسفه مشاء غلبه یابد و با کوششهای علماء عصر سیر تکاملی خودرا طی کرده و سر انجام فلسفه مشاء غلبه یابد و با کوششهای علماء عصر سیر تکاملی خودرا طی کرده و سر انجام بوسیله و دانشمندانی مانند فارایی و ابن سینا که احیاناً زمینه شهرت یافتن را بیش از دیگر بوسیله و دانشمندان داشته اند به کمال برسد .

درهمان عصر ابن سينا وكمى پبش از وى دانشمندان ومتفكرانى وجود داشتند كه بى گان درپيش بردن و تكامل فكر فلسفى از ابن سينا سهم كمترى نداشتند و خود نيز در احاطه تن علوم اگر مزيتى برمشاهير نداشتند از آنان كم احاطه تر نبودند . ازباب نمونه مى توان به صاحب: «السعادة والاسعاد فى السيرة الانسانية» و «الاعلام بمناقب الاسلام» ،

یعنی ابوالحسن عامری نیشابوریرا نام برد . در این باب بهمین مقدار اکتفا میکنیم و استقصاء بحثرا بجای مناسبتری محوّل میسازیم .

امـ درخصوص پایان سیر حکمت دراسلامهم چنانکهگفتیم ختم فکر فلسنی به ابن رشد نیز غیر محقـ بنظر می رسد . بلکه همان عصر که بنظر آنان دوران زوال فلسفه اسلام است ، بواقع آغاز نهضتی است جدید در فلسفهٔ اسلامی که بوسیلهٔ شیخ اشراق شروع شده و با میرداماد و ملاصدرا بکمال می رسد .

توضیح آنکه از قرن ششم ببعد حکمت اسلامی تحت نفوذ افکار فلاسفه ٔ اشراقی وعرفائی که مروّج عرفان نظری بودند قرار گرفت وبتدریج امتزاج فلسفه مشاء واشراق از یک طرف و ازسوی دیگر عرفان نظری و افکار ابن عربی درفلسفه رسوخ کرده و برروی هم بانحوه خاص تعلیات مذهبی شیعه، حکمتی متعالی بنیان گذاشته شد که باظهور ملاصدرای شیرازی بکمال خود رسید . درفاصله ٔ قرن شش تاقرن یازده بزرگان کم نظیری درحکمت اسلامی ظهور کردند که هرکدام بنوبه ٔ خود سهم بسزائی در تکوّن این فلسفه داشتند : خواجه نصیرالدین طوسی و عالامه حلی و قطبالدین شیرازی و قطبالدین رازی و غیاث الدین منصور شیرازی و میرسید شریف جرجانی و جلال الدین دوانی و جزران در تلفیق اصول اشراقی بافلسفه ٔ مشائی کوششهای فراوانی کردند . واز طرف دیگر عرفا و بزرگانی مانند سید حیدر آملی و ابن ترکه اصفهانی در توفیق شرع و عرفان سعیها عرفا و بزرگانی مانند سید حیدر آملی و ابن ترکه اصفهانی در توفیق شرع و عرفان سعیها نمودند و تحقیقات عرفانی را بصورت علمی در حیات معنوی شیعه وارد کردند .

دراین خصوص ابن ترکه دارای امتیاز خاصی است و کار او در باب علم منشأ تحوّلات فکری مؤثّر وحتی درپیدایش بعضی عقاید اثر فراوانگذاشت .

بهرحال بزرگان یاد شده و بسیاری دیگر درکار توسعه و تکمیل فلسفهٔ اسلامی کوششهاکرده ورنجها بردهاندکه معالاسف تاکنون دربارهٔ هیچیک از آنان بجز خواجه نصیرالدین طوسی بررسی و تحقیقی کافی علمی بعمل نیامده و شاید همین امر موجب شده که سیر فکر حکمت اسلامی را باابن رشد ختم شده تلقی کرده اند.

# دراینجا ناگزیر از یادآوری این نکتهاست :

اگر نظری عمیق در سیر فکر علمی و فلسنی بشر بیاندازیم تا آنجائیکه آگاهی ما امکان می دهد، تحو ّلات عمیق فکری را درمیان جوامع هر چند پیشرفته باشند بسیار نمی بینیم، یعنی تعداد افرادی که فکر و فلسفه ای نو در طول ده هاقرن در جامعه ای می آورند بتعداد انگشتان دو دست نمی رسد . بنابر این اگر ما در فلسفه ٔ اسلامی حتی پنج تن دانشمند بزرگ صاحب فکر و فلسفه ٔ خاص را همچون فار ایی و شیخ اشراق و ابن عربی و ملاصد را و غیره داشته باشیم باید برخود ببالیم که از لحاظ حیات فکری و معنوی قوی و بسیار غنی و پر مایه هستیم تا چه رسد باینکه دانشمندان صاحب نظر اسلام اگر بدقت بررسی شود بر بیش از این تعداد بالغ خواهد بود . باری «این رشته سر در از دارد» . . . و بمصداق «این سخن برگذار تاجای دیگر» از بسط مقال خود داری می نمایم . ولی این نکته را تکرار می کنم که برگذار تاجای دیگر» از باین بزرگان بصورت علمی و ظیفه ایست بر کسانی که درخود استعداد و توانائی بر این کار می بینند .

این بنده هرچند خودرا در آنحد نمی بینم ولی بحکم علاقه و عشقی که درخود احساس می کنم تصمیم گرفتم که دراین راه گامی بردارم .

بهمین جهت در صد دبر آمده ام که مؤلفات صائن الدین ترکه را بتدر یج باروش تحقیقی با کمک و مساعدت بزرگان علم و دانش تصحیح کر ده و بطبع رسانم. می توانم برخود ببالم و بگویم که نه تنها شروع در مقصود کر ده بلکه کار تصحیح بسیاری از مؤلفات فارسی ترکه را با کمکهای فراوان و شبانه روزی دوست دانشمندم آقای ابراهیم دیباجی بپایان رسانده و در آینده نزدیک بطبع خواهد رسید.

البته دنباله ٔ این کاررا رها نکرده وهمواره در کار تصحیح ومقابله ٔ بقیه ٔ آثار او هستیم وامیداست همهٔ آثار موجود اورا بانقد کامل بچاپ برسانیم. گزارش کارتصحیح این آثار درمقدمه ای که بر آن نگاشته ام بتفصیل آمده و تکرار آنرا لازم نمی داند ودر این آثار درمقدمه ای که بر آن نگاشته ام بتفصیل آمده و تکرار آنرا لازم نمی داند ودر اینجا تنها اشاره ٔ مختصر بشرح زندگی و آثار صائن الدین می شود .

زندگی صائن : از دوران کودکی و زمان جوانی و چگونگی مسافرتهای او جزنحتصر نوشته هائی در تذکره ها و کتب تراجم احوال که بیشتر جنبه شرح حال دارد اطلاع دقیتی در دست نیست و جزاین هم نمی تواند باشد. زیرا از آثار و مصنفات وی جزکتاب «تمهید» بطبع نرسیده و می دانیم که بهترین مأخذ برای بررسی احوال و افکار بزرگان همان آثار آنان است . بلی آن چه از مآخذ مورد مطالعه بدست می آید بطور خلاصه چنین است که صائن الدین ابتدا نزد برادر بزرگ خود بتحصیل علوم اشتغال یافت و پس از آن به امر برادر پانزده سال تمام بسیاحت بلاد و تحصیل علوم گذر انید و ضمن مسافرتهای خود بحجاز و شام و مصر مدتی در شهر اخیر درخدمت شیخ سراج الدین تلمید نمود . و بیش از این اطلاعی در دست نیست که نزد چه کسان دیگری بتحصیل پرداخته و کسب فیض کرده است . و همین مقدار می دانیم که بر اثر کوشش و ذکاء خویش در علوم عقلی و نقلی و تصوف عالی و علوم غریبه مانند علم نقطه و حروف و علم اعداد و جفر و جز آن تبحر یافت و در این علوم کتابها ساخت مانند علم نقطه و حروف و علم اعداد و جفر و جز آن تبحر یافت و در این علوم کتابها ساخت مانند علم نقطه و حروف و علم اعداد و جفر و جز آن تبحر یافت و در این علوم کتابها ساخت مانند علم نقطه و حروف و علم اعداد و جفر و جز آن تبحر یافت و در این علوم کتابها ساخت مربور اثار و مصنتفات وی در علوم مزبور گواهی صادق بر تبحر او در دانشهای مزبور است .

تولد و وفات: درباب تولد وی اطلاعی دردست نیست. اما درخصوص و فات او سه قول بنظر رسیده: صاحب حبیب السیر و فات او را بسال ۸۳۰ ه ذکر کرده. و صاحب تذکرة القبور بنقل از مجالس المؤمنین در گذشت او را بسال ۸۳۰ ه ضبط کرده. و در مجموعه شماره ۴۰۰۸ مجلس شورای ملی که بخط شاگرد اوست و احیاناً خط مؤلف نیز در آن دیده می شود و اقدم نسخ موجود از مصنفات وی می باشد در گذشت وی بسال ۸۳۰ ه ضبط شده است البته قول اخیر بنظر صحیح تر می رسد. زیرا او لا مأخذ آن اقدم و اصح است و ثانیا مصادره و اموال و حبس و تبعید وی بسال ۸۳۰ ه روی داده است. بنابر این و می در سال ۸۳۰ ه در گذشته غیر صحیح است و باید در اواخر سال ۸۳۰ یا اوائل قول باینکه در سال ۸۳۰ ه در گذشته غیر صحیح است و باید در اواخر سال ۸۳۰ یا اوائل

۱۳۲ه درگذشته باشد . وهردوقول یکی باشد یعنی درمثل در ذی الحجه ٔ ۸۳۵ درگذشته باشد و چون آخر سال ۸۳۱ ه ضبط کرده باشد و چون آخر سال ۸۳۱ ه ضبط کرده باشند . والله العالم .

شخصیت اجتماعی : صائنالدین علاوه بر شخصیت و مقام علمی دارای موقعیت اجتماعی و از خاندانی معروف بوده است که بیشتر افراد آن خاندان بعلم و مقامات عالی شهرت داشته اند و خود وی بمنصب قضا نیز رسیده است. همین موقعیت علمی و اجتماعی صائن الدین موجب شد که ازبدگوئی حسودان و زجر و حبس و تبعید فرمانروایان زمان خود برکنار نماند. صائن الدین در نفته المصدور خود ، هم بمقام و موقعیت خویش اشارت دارد و هم در خصوص مشقت و زجر و حبسهائی که از جور فرمانروایان دیده ذکری آور ده است باری در خصوص زندگانی سید صائن الدین اصفهانی ، علاوه بر آنچه مذکور افتاد این نکات را از نفته المصدور اول و ثانی خود صاحب ترجمه و کتابهای دیگر مورد مطالعه بدست آورده یاد آور می شود :

۱ – بهنگام استیلای تیمورگورکانی وفتح اصفهان ظاهراً بر جستگان خاندان ترکه از جمله صائن الدین علی بن محمد بن محمد ترکه و بر ادر انش بامر امیر تیمور به سمر قند کو چانده شدند . و صائن الدین از آنجا به امر بر ادر بزرگ خود بسیر و سیاحت بلاد و تحصیل پر داخت و این مسافرت حدود پانز ده سال بطول انجامید . وی در عراق بود که خبر مرگ امیر تیمور را شنید و آنگاه به اصفهان آمد و مجلس در سی تشکیل داد .

۲ – درحدود سالهای ۸۰۸ – ۸۰۹ ه که پیرمحمد نوهٔ تیمور وپسر شاهرخ والی فارس شد، صائن الدین علی را بشیر از دعوت کرد . ولی پس از پیر محمد چون حکومت اصفهان به میرزا اسکندر رسید، سید صائن مورد عنایت قرار گرفت و در دستگاه او صاحب قدرت و نفوذ گردید . اما پس از طغیان میرزا اسکندر و گرفتار آمدن او بدست شاهرخ صائن انزوا اختیار کرد . لیکن براثر سعایت بد اندیشان ذهن شاهر خ براو شورید

ونسبت بوی بدگهان شد . بهمین جهت صائن دوبار بخراسان سفر کرد و در سفر دوم مورد لطف شاهرخ واقع شد و بمنصب قضاء یزد رسید . بارسیدن به این مقام باز مورد بدگوئی و حسادت حاسدان قرار گرفت و بصوفی بودن متهم شد و تألیفات وی در این علم مورد استناد بدگویان بود . بهمین خاطر به هرات دعوت شد تا در این خصوص از او باز جوئی شود . نفشة المصدور اول را صائن در شرح این اتهام و جوابهای خود مبنی برعذر خواهی و اینکه او در جوانی کتابهای مورد استنادرا نوشته و منظور ش تعلیم و تعلم بوده است و هیچگاه بدان اصول اعتقاد پیدا نکرده و همواره در عمل بر طبق مذاهب سنت و جماعت عمل کرده است . رسالهٔ اعتقادرا که ظاهراً در حدود ۹ ه سالکی و در حدود سنهٔ ۹۲۹ هنوشته برای دفاع از همین اتهام بوده است . در این رساله به حدیث « تعلیموا حتی الستحر» استناد جسته است . از همین اتهام بوده است . در این رساله به حدیث « احمد ار» نسبت بشاهر خسوء قصد کرد ، دوباره مورد سوء ظن قرار گرفت و بحبس و تبعید و مصادرهٔ اموال محکوم شد . وی در « نفثة المصدور ثانی » خود شرح این گرفتاری را آورده است .

٤ - صائن الدین چنانکه در بعض آثار خود متذکر شده دارای ده فرزند
 بودهاست . ۱

روش فکری او: نکنهٔ دیگر که باید یادآور شوم،آنکه گروهی صاحب ترجمه را متایل بحرو فیان یالااقل مؤثر در طریقهٔ آنان می دانند .

پر فسور هانری کربن در ضمن مقاله تحقیقی خود تحت عنوان: «ژرف بینی معنی در تأویلات صوفیان ایر انی » ۲ میان چندتن از صوفیان بزرگ مقایسه کرده و بمناسبت رساله «شق قمر» صائن الدین را مورد تعریف و تحلیل قرار داده و می گوید: صائن در این رساله

١ \_ به سقدمهٔ جلالي نائيني بر ترجمهٔ سلل و نحل ص٣٦ ببعد سراجعه شود .

<sup>2 -</sup> L' intéeriorisation du sens en herméneutique soufie iranienne, in: Eranos - Jahrbuch XXVI, Zürich 1958, pp. 57-187

آیه ٔ «اقتربت السّاعة وانشق القمر» را به هفت طریق و ازنظر هفت گروه بدین ترتیب تفسیر می کند :

- ١ فقها ومحدّثان.
- ٢ متكلّمان وحكماءِ اسلام.
  - ٣ \_ مشائيان .
  - ٤ اشراقيان .
- صوفیان (مقصود شاگردان وپیروان طریقهٔ ابن عربیاست).
  - ٦ حروفيان يعنى علماءِ علم حروف .
  - ٧ شيعيان يااساطين وعلماءِ اهلبيت .

او بدین طریق سخن از حروفیان و نکاتی در این خصوص بمیان می آورد از جمله می گوید: صائن الدین حروفیان را ارباب علم حروف قرآن می خواند . نکته دیگر آنکه عقیده حروفیان را قابل مقایسه با علم حروف یهودی بنام (کابالا) می داند .

وی اضافه می کند که اصل حروفیان از آسیائیها (ترکیه و مصر قدیم) بودند که بزبان یونانی چیز می نوشتند . پس از آنان عارفی شیعی بنام مغیره که ساکن کوفه بود دراین علم صحبت داشته است . و بعدها اسماعیلیان و کسانیکه درباب حسابهای ایجد صغیرو کبیر کار می کردند از تأثیر علم حروف بحث کرده اند .

پر فسور کربن درهمین مقاله درخصوص نظر صائن الدین ترکه درباب علم حروف می گوید: صائن الدین و جو درا دارای مراتب بسیار می داند و می گوید تفاوت مراتب مزبور بحسب تفاوت قابلیت موجودات است در پذیرش مرتبه ای از آن و حیثیات و جودی موجودات بعضی قائم بخود و بعضی قائم بغیرست . و از جمله حیثیاتی که قائم بخود می باشد روح است که آنهم خود دارای مراتب است . و از حیثیاتی که بخود قیام ندارد افعال و کلم آنهم خود دارای مراتب است . و از حیثیاتی که بخود قیام ندارد افعال و کلمات است . کلام خود از امهات منابع و جودست و همه موجودات قطع نظر از ظرف زمان آنها یعنی از موجودات گذشته و حال و آینده و کلی و جزئی بوسیله کلام بوجود

می آیند . ظهور همه ممکنات بکلام است و همچنین همه معانی و نظرات و عقائد تنها در وقتی ظهور می یابند که بمرتبه کلام برسند . ولی چنانکه گفتیم کلام خود امری قائم بغیر یعنی قائم به متکله است نه قائم بذات خود .

چنانکه ملاحظه میشود صائن الدین نه تنها به علم حروف آگاه بود بلکه مسلمست که حروفیان متأخر از وی واز تأثیر عقاید و گفتار او فارغ نبوده اند . واین نکته دربارهٔ شخصیت فکری و علمی صائن الدین قابل بررسی و تحقیق دقیق است که بحث آنرا بموقع مناسب محول می سازیم .

دراینجا تنها به این نکته اشارت می رود که طرز استدلال و روش بیان وی درتحلیل مسائل علمی و دینی مؤید این مدعاست ؛ زیرا همواره در بیان عقاید گروههای مختلف پیرامون موضوعی در آخر تحلیل آن موضوع را از نظر علم حروف بیان می دارد و آنرا بردیگر عقاید و نظر ات ترجیح می نهد . این نکته را از همهٔ آثار او می توان دریافت چنانکه در خاتمهٔ همین رسالهٔ انزالیه که بضمیمهٔ این مقاله بطبع می رسد ، همین روش دیده می شود . عین عبارت وی چنین است :

«ثم اذا ظهر هذا ، فلنختم الكلام بوجه مصحت عن لسان اهل الحرف ، وهم اصحاب الخاتم ، وورثته الذين يفهمون المعانى من الصور الثلث ، الني للحروف انفسها عند ماكانت فى قدس تنزهها وتجردها عن ملابس التعلق والتركيب ، بدون ان يتوسس فى ذلك الى وضع من الواضع او بتوسسط جعل من الجاعل . الاانه لعدم انس طباع الاكثرين بذلك الطريق ، واعتيادهم فهم المعانى المتداولة من التركيبات والاوضاع المتعارفة بين ايديهم ، استوحشوا من هذا الطريق ، استيحاش الطفل الرضيع من الاغذية القوية ، التي بها قامت اعضائه الى اقدام النهوض ، واستوى الى تمام مرتبة الرجولية والبلوغ . فلنتعرض فى بحثنا هذا الى ماهو الاقرب الى الطتباع من تلك الوجوه تنزلا الى مدارك الافهام . . . »

بی مناسبت نیست نمونهای از همین روشرا از رسالهٔ شرح حدیث انا النقطة ... دراینجا نقل نمائیم . دراوائل رساله شرح حديث «انا النقطة التي تحت الباء» كويد:

«تنبیه: بباید دانست که حروف مقطعه و آنی که تحفه انبیا و رسل از حضرت عزت به سوی سرگشتگان بادیه ضلال وحیرت مهان آمده برمقتضای نص : «وجعل لکم السمع والابصار والافئدة قلیلا ماتشکرون» ، اورا دراین عالم سه مجلی بیش نیست که در آنجا روی بنهاید و منبع علوم کشفی و مصدر شروح صدری گردد ، و آن همین سه مشعر است که درین آیه کریمه بدان اشعار فرموده ، چه حروف را به ازای هرمشعری ازین مشاعر ثلاثه صورتی خاص و هیکلی معین پرداخته شده که در آنجا بدان صورت ظاهر گردد .

اولاً صورت کلامی است که مورد نزول آن سمع است وثانی صورت کتابی که مصور ظهور آن بصر است وثالث صورت معنوی لبابی که محل بروز آن فؤاداست.

چون این مقدمه روشن گشت باید دانست که هرصورتی ازین صور ثلاثه مادّهٔ خاص دارد که به منزلهٔ هیولای این صورت می شود و مبدأ تقوم و منشأ تفاصیل او همان می گردد، چنانچه صورت هوایی درصورت کلامی و نقطهٔ ضیائی درصورت کتابی و و حدت اصلی درصورت لبابی. و ازین صور ثلاثه آنکه تعدّق به طرف و لایت دارد و زبان حکمت نشانش، هیکل کتابی است که اصل آن نقطه است، و لهذا از وجهی نقطهٔ مبدأ و جود حرف و اقع گشته و از وجهی دیگر همو مبدأ تمیز او و علم بدان.

و ازاینجا روشن گشت وجه اختصاص نقطه به حضرت ولایت شعاری امیری سلام الله علیه و علی آله ، چنانکه عبارت حقایق نشانشان بدان اشارت فرموده . چون این مقدمه روشن شد ، وقت آمد که شروع در وجوه تحقیق آن کرده شود و بنیاد از وجهی که به زبان ابنای زمان نزدیک تراست نهاده ، تا واردان بوادی بعدرا سبب انس شود و در مدارج این سخن عروج نمایند واز توغل درمکامن آن مستوحش نگردند .

#### شعر:

ده پایه پست کردهام آهنگئ قول خویش تا بوکه فهم آن به مذاق تو درشود

نهفته نخواهد بود برواقفان عرف مناسبت که بنای زبان رمز بر آناست که نقطه سبب اظهار حرف می شود و هویدا کردن خصوصیات هریک از آن . پس نقطه برین وجه لباسی باشد از آن حرف که بدان می تواند برصدر اظهار و اشعار خرامیدن. وحروف در تلبس بدان لباس مراتب متفاوت دارند ؛ چه بعضی آنند که به صورت وجودی نقطه متمیتز وهویدا می شوند که آن را حروف ناطقه خوانند ، و بعضی بصورت عدمی او ظاهر می شوند و آن صوامت اند . و قسم او ل که نقطه بصورت وجودی خود سبب هویدایی آنها اند ، چندی لباس نمایش کونی حرف و تفوق خارجی او و اقع اند ، چنانکه نقطه نا و جیم . چون این روشن گشت ، نمایش و جودی و مدار ج تبطین داخلی افتد ، چنانچه نقطه با و جیم . چون این روشن گشت ، بباید دانست که «با» عبارت از صاحب مرتبت نبوت است ، چه نبی به زبان هدایت نشان حرف «با» بیان و ابانت است که بصورت نون و یا که تمام سویت اعتدالی است ظاهر گشته . »

شعر او: درخاتمه این نکته را نیز یاد آور می شویم که خصوصیات سبک وی در نظم و نثر نیاز به بررسی و دقت بسیار دارد که نگارنده در نظر دارد ضمن نشر آثار وی بدین خصوصیات نیز اشاراتی بکند. دراینجا برای نمونه غزلی از سید صائن که مبین فکر عرفانی او هم هست می آورد تا بهنر شاعری او نیز اشارتی شده باشد.

ساقی به آستانه دولت پناه پیر منشور عقل را قلم عزل کش به سر جزجام می مجوی فتوحی به هیچ باب درطی جان ذخیره کنم روز حشررا با خاك دیر روی امیدم سیاه باد سلطانی دو کون به یک جو کجا خرد خاك درش علی به نظر مغتنم شمار

کز چشم پرخمار خودم کاسه بگیر تاعشق باشدم همه در ملک دل امیر ای دل اگر ز روزن عشقی سخن پذیر گر نامهای ز پیر مغان آردم بشیر گر آب کوثرآیدم ای شیخ در ضمیر رندی که شد به کوی خرابات عشق اسیر کز بهر روشنائی کحلی است بی نظیر .

شرح مؤلفات وآثار او: چنانکه یادآور شدیم تاکنون در باب عقائد وآثار

صائن الدین تـُر که جز گزارشهای مختصر تحقیقی نشده و نوشته ٔ جامع و دقیق انتشار نیا فته است. از آثار وی نیز بجز کتاب «التمهید فی شرح قو اعدالتوحید» کتاب و یارساله ای بطبع نرسیده و آن هم که بطبع رسیده سخت مغلوط و بدخط است. بنا بر این نگارنده اول کسی است که در صدد جمع آوری و تصحیح و نشر همه ٔ آثار این شخصیت علمی بر آمده است.

کوشش این بنده براینست که تاحد امکان در هرکجا اثر یاخبری از این دانشمند وجود داشته باشد برآن آگاهی یابد ولی معالوصف تااین تاریخ تنها به آثاری از صائن دست رسی پیدا کرده که در ذیل بدان اشاره خواهد شد . واین فهرست از روی همان آثار تنظیم گردید .

مجموعه هائی که نگارنده به آنها دست رسی داشت وفهرست حاضر از روی آنها تنظیم گردید بدین شرح است :

۱ – مجموعهٔ شمارهٔ ۸۵۰۳ مجلسشورای ملی که اکثر نزدیک بتهام آثارصائنرا دارد واقدم و اصح نسخ موجودست ؛ زیرا در زمان حیات مصنف کتابت شده و جابجا خط مؤلف در آن دیده میشود .

۲ – مجموعهٔ شمارهٔ ۸۵۰۶ مجلس شورای ملی که از لحاظ خط بسیار روشن و خواناست و بسیاری از آثار مصنف را دارد .

۳ – مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۵ مجلس شورای ملی که شامل چنداثر بیش نیست و بههان خطی نوشته شده که مجموعهٔ قبلی کتابت گردیده و در واقع جلد دوم همان مجموعه است.
٤ – مجموعهٔ شمارهٔ ۸۳۸۷ کتابخانهٔ مجلس شورای ملی که هنوز فهرست نشده است. هرچهار مجموعهٔ فوق تحت عنوان «مجلس شوری شمارهٔ ...» در این فهرست ذکر می شود.

مجموعهٔ شمارهٔ ۸۵۸ فهرست دانشگاه تهران . این مجموعه دراصل متعلق به مرحوم سعید نفیسی بود و بدانشگاه انتقال یافت و بهمین جهت تحت عنوان «سعید نفیسی شمارهٔ . . . . » درفهرست ذکر شد .

حجموعهٔ شمارهٔ ۳۲٦ فهرست کتابخانهٔ دانشکدهٔ ادبیات مربوط به کتابهای امام جمعه کرمان شمارهٔ ...» در فهرست ذکر شد .

۷ مجموعه میکروفیلم کتابخانه مرکزی دانشگاه که بشهاره ۲۶ ثبت شده و عکسهای این مجموعه درچند جلد ظاهر شده و بشهاره های ۸۲۱ و۸۲۷ و۸۲۸ در کتابخانه مرکزی ثبت شده است . درفهرست حاضر نسخ این مجموعه تحت عنوان «میکروفیلم مرکزی دانشگاه عکس شماره ... » ذکر گردید .

۸ – مجموعه های کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه که بشماره های ۴۳۱ و ۳۲۳ و ۸۳۰ و ۸۳۵ و ۲۲۹۱ و ۲۲۹ و ۸۳۰ و ۲۲۹ و ۲۲۹ و ۲۲۹ درفهرست دانشگاه آمده. این مجموعه ها درفهرست حاضر تحت عنوان «دانشگاه شمارهٔ ...» ذکرشد .

۹ - مجموعه شماره ۱۱۰ فهرست شده دانشکده الهیات و معارف اسلامی که تحت عنوان « الهیات شماره ... » دراین فهرست ذکرشد .

۱۰ – مجموعه های شمارهٔ ۱۲۶ و ۲۹۳۰ فهرست شده کتابخانه مدرسه عالی سپسالارکه تحت عنوان «سپهسالار شمارهٔ ...» در این فهرست ذکر شد .

این نکتهرا اضافه می کند که درفهرست حاضر ذیل معرفی هرکتاب یارساله یااثر دیگر نسخ موجود از آن اثر را تحت عنوان «نسخه» معرفی می کند وضمن عناوین یاد شده معلوم میسازد در کدام مجموعه و متعلق بچه کتا بخانه است .

نکته ٔ دیگر آنکه گاه نام اثر یاکنابی از مصنف دراین فهرست ذکر کرده ایم ولی نسخه ای از آن در مجموعه های یاد شده ندیده ایم . این گونه آثار از کتب تراجم احوال یافهرست کتابخانه ای نقل شده که مأخذ آنرا همانجا ذکر کرده ایم .

نکته دیگر آنکه سعی شده موضوع هراثری راکه معرفی میکنیم باختصار بیاوریم تا خواننده بداند کتاب یا رساله مزبور پیرامون چه مسأله ای تصنیف شده است. تنها چند مورد معدود که موضوع اثر ازنام آن درك می شد، ازگزارش موضوع آن خودداری شد.

نکتهٔ اخیری که یادآور می شودآنکه مطالعه کنندهٔ فهرست حاضر برای استفادهٔ بیشتر ناگزیر باید این مقدمه را بخواند . تا اگر بخواهد اصل نسخه ای از اثرهای معرفی شده مطالعه کند، شمارهٔ صحیح و کامل آنرا بدست آرد .

باتمام این احوال به اطمینان یاد آور می شود که این فهرست شامل معرفی همهٔ آثار صائن الدین تُرکه نمی تواند باشد . زیرا چنانکه گفته ایم نگارنده نه اطلاعی بربسیاری از کتا بخانه هادارد و نه فهرست آنها را دیده است . امید آنکه با توفیقات الحی بعدها فهرست کامل تری عرضه کند . والله المؤید .

# ١ ـ اجازه ٔ روایت کتاب المصابیح / عربی

اجازهایست که برای یک تن ازفضلای عصر خود نوشتهاست.

: مخسن

مجلس شورای ملی مجموعه شماره ۳۰۰۸

٢ ـ الاربعينية يا خصائص عدد الاربعين / عربي .

شرح حدیث: «من حفظ اربعین حدیثا ...»

نسخه:

١ - مجلس شوراي ملي ، مجموعه شماره ٣٠٥٠ .

۲ ــ مدرسهٔ سیهسالار، » » ۲۹۳۰.

٣ ــ ميكروفيلم كتابخانه مركزى دانشگاه : عكس شماره ٢٦٦ .

### ٣ ـ اسرار صلوة / فارسى .

دربیان رموز و اسرار نماز بهشیوهٔ عرفانی، درسال ۸۲۸ دریزد نوشته شدهاست. نسخه :

١ – كتابخانه وانشكده ادبيات امام جمعه كرمان ، مجموعه شماره ٢٢٦ .

۲ – مجلس شورای ملی ، مجموعه شماره ۲۰۰۳ .

٣ - نفيسي ، مجموعه شماره ٥٨٥٨ فهرست دانشگاه .

٤ ـ اصطلاحات صوفيه / عربي

به ترتيب الفبائي تدوين يافته .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

٢ - مدرسه سيهسالار » » ٢٩٢٠.

٣ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٩ .

۵ ـ اطوار ثلاثه / فارسي .

این کتاب مقدمه گونه ایست در شرح و بیان سه طور از اطوار صوفیان که هرطوری خاص گروهی معیناست: این اطوار چنانکه مصنیف اشارت دارد عبارتست از طور محققان، وطور ابرار وطور اخیار، وی در مقدمه گوید: «اشارت سعادت بشارت ... رسید مشتمل بر آنکه مقدمه ای در تصوف می باید ساخت که جامع سه طور باشد از اطوار صوفیه ... یعنی محققان و ابرار و اخیار که اساطین مشایخ مانند امام المحققین باشد از اطوار صوفیه ... یعنی محققان و ابرار و اخیار که اساطین مشایخ مانند امام المحققین شیخ محیی الدین ابن العربی وشیخ نجم الدین کبری وشیخ شهاب الدین سهروردی ... هریک بطوری از آن منسو بند » .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعه شماره ۲۰۰۳ .

. A o · £ (( ( ( ( ( — Y

٣ - " " " " ١٩١٨ رساله شماره ١٩ فهرستشده.

ع \_ موزهٔ بریتانیا، » » Add 2983 و مجمـوعـهٔ شمـارهٔ:

6837 م Add (ريو ۱۳۱) .

٥ ـ دانشكدهٔ ادبيات ، شمارهٔ ٣٢٦ مجموعهٔ امام جمعه كرمان .

٦ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ٢٩ .

**٦ ـ اعتقاد** / فارسي .

رسالهٔ کوچکیاست دربارهٔ اعتقادات خودش. مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۸۵۰۳.

٧ ـ اعتقادات يا رساله معتقدات / فارسي .

دربارهٔ معتقدات خودش، آنرادرتاریخ ۱۹جمادی الاولی ۲۹ه. در هرات نوشت. در این رساله نیز اشارهٔ بدان نیست که مصنف این رساله را بدین نام موسوم کرده باشد، و تنها چون مطالب کتاب در بیان معتقدات مصنف است بدین نام خوانده شده، و بنا براین اسم خاص نیست. در مقدمه سبب تألیف رساله را دو چیز ذکر کرده است: یکی آنکه به پیروی از آیات و روایات اعتقادات خودرا نزد مؤمنان بیان کند تاگواه او باشند در آن جهان. ودیگر آنکه دفع شر از خود کند، زیرا علماء قشری اورا در بارگاه امیر وقت تکفیر کرده بودند و بواقع رساله و رد اتهامات و ارده است. این کتاب غیر از رساله کو چک دیگری است که در باب اعتقاد خود نوشته و تحت عنوان اعتقاد ذکر گردید.

#### نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعه ٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

. 10. 2 " " " " - 7

٣ - دانشكده ادبيات ، " " ٣٢٦ امام جمعه كرمان .

٤ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره \* ٨٢٩ .

### انجام:

رجوع شود به : رسالهٔ انجام .

# ٨ ـ انزاليــه / عربي .

رساله ایست دربیان انزال کتب آسمانی که متن آن دراین مقاله چاپ شده است.

۱ – مجلس شورای ملی ، شمارهٔ ۲۰۰۳ .

۲ – میکروفیلم دانشگاه ، عکس شمارهٔ ۲۲۸ .

### ٩ - البائيه / عربي .

سؤال و جواب است. کسی از خجندی علت تقدم حرف «باء» را برتمام حروف درقرآن می پرسد و از حکمت آن جویا می شود ، صائن الدین این رساله را در جواب سؤال یاد شده و شرح موضوع مذکور بروش حروفی نوشته است .

این رساله غیراز رسالهٔ شرح حدیث (انا النقطه)است که بفارسی نگارش داده . نسخه :

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعه شماره سره ۸۵۰۳.

٢ - مدرسه سيهسالار ، مجموعه شماره ٢٩٣٠ .

## ۱۰ ـ بزم و رزم / فارسي .

مناظره ای است میان قلم وشمشیر و این کتاب غیر از مناظرات خمس او است. و آنرا در تاریخ ۲۶ ربیع الثانی ۸۲۹ نوشته است .

چنانکهازخود اسم کتاب بدست می آید موضوع کتاب گفتگو ئیست میان برگزیدگان بزم جمال و فرمانر وایان بارگاه جلال که هرکدام بااستناد به ادله عقل و نقل خو درا مقرب تر و برتر می داند . واحتجاج از طرف ارباب رزم آغاز می شود و اصحاب بزم بدان پاسخ می گویند تاسر انجام بفرمان سلطان عشق ذوق و عقل مأمور رسیدگی به دعوا و گفتار طرفین می شوند و دادرسی بدین نتیجه می انجامد که تمشیت امور دین و دنیا بهر دوطایفه بستگی دارد و هرکدام در جای خود سودمند و ارجمند توانند بود و لازمست که هیچیک از حد

ومرتبه ٔ خویش تجاوز نکند ، بلکه بوظیفه ٔخود قیام واقدام نماید . مصنف این مناظره را بروشی ذوقی و عارفانه نگاشته و سلطان همه ٔ اموررا فرمانروای بارگاه عشق شناخته است.

رساله تحت عناوین بخصوصی تحریر نشده وابواب وفصول معینی ندارد .

: مخسن

۱ - مجلس شورای ملی ، مجموعه شماره ۳۰۸۸.

۲ — » » » سال ۱ ۸۳۸۷ فهرست نشده .

٣ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ، ٨٣٠ .

٤ - دانشكده و ادبيات ، مجموعه سي ٣٢٦ امام جمعه كرمان .

١١ ـ تحفه علائي / فارسي

نسخه:

١ - مجلس شوراي ملي مجموعه شماره ٢٠٠٥.

١٢ ـ ترجمه ٔ احاديث ممزوج باسخنان على (ع) وائمه / فارسى وناقص .

ز معد

۱ – مجلس شورای ملی مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

تفسير آيه: (ثمانيه ازواج ...)

رجوع شود به: مدارج افهام الافواج.

١٣ - تقديم العقل على النفس / عربي

دارای چهار مسلکځ به روش حروفیان

نسخه:

١ - مدرسه سيهسالار مجموعه شماره ١ ٢٩٣٠.

۲ – میکروفیلم دانشگاه ، عکس شمارهٔ ۲۲۸.

# ١٤ ـ التمهيد في شرح قواعد التوحيد / عربي

مورخ دوشنبه ۸۳۰ درشیراز . این کتاب درسال ۱۳۱۵ و ۱۳۱۲ درتهران بچاپ رسیده است .

نسخه:

۱ \_ مجلس شورای ملی مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

۲ \_ مدرسه سپسالار » » ۲۹۳۰.

٣ - مدرسه سپسالار ، مجموعه ١٢٤ ج.

٤ ـ دانشگاه : ش ٤١٣ و ٣٢٣١ و ٥٢٤٨ فهرست شده .

١٥ ـ حاشيه خطبه كشاف / عربي

شرحی است برخطبه تفسیر کشاف زمخشری .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی مجموعه شمارهٔ ۲۰۰۳.

۲ \_ مدرسهٔ سیمسالار » همدرسهٔ سیمسالار »

٣ ــ ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٦ .

حروف

رجوع شود به : رساله حروف .

١٦ ـ رساله انجام = رساله درتميز علم حروف ازتصوف / فارسي .

دربيان فرق علم حروف وتصوف.

دراین کتاب مصنف برای امتثال فرموده ای که ناگزیر از اطاعت آن بوده است ، باختصار واجمال و بابیان ساده و روشن که در خور فهم همگان باشد ، فرق میان علم حروف را باعلم تصوف بیان داشته . و از میان همه ممیزات این دو علم تنها به فرق میان آن دو از جهت

غایت وغرض اکتفا کرده است . باری این رساله مشتمل برمقدمه و دو وصل و یک خاتمه است . و درپاره ای از مجموعه ها با خط قرمز نام کتاب «رسالهٔ انجام» نوشته شده ولی درمتن کتاب اشارتی بدین نام دیده نمی شود .

گویا بدانجهت که در این رساله بحثی از معاد و تفسیر ازآیه : «والیه یعود» است و سر انجام جهان مورد بحث است ، سبب شده که آنرا رسالهٔ انجام خوانده اند .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۳۰۵۸.

٣ ــ ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٨ .

٤ – دانشكده ادبيات ، شماره ٣٢٦ كه بعنوان رساله مقصود از علم حروف و تصوف معرفی شده است و مؤید آنست كه نام كتاب رساله انجام نیست .

١٧ ـ رساله ٔ حروف / فارسي.

این کتاب بفرموده ٔ بزرگان وقت در بیان علم حروف نگارش یافته است . و در آن بطور اختصار اصول و مقدمات این علم درخور فهم مبتدیان آورده شده است تابگفته مصنف : «مسافران اقلیم طلب وسیاحان جد و تعبرا ماحضری باشد از مائده ٔ ...» . نسخه :

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

. Ao·£ (( ( ( ( — Y

٣ - بادليان ، (ش ١٢٩٨ گ ٥٥ - ٤٧) .

٤ - دانشكده و ادبيات ، مجموعه شماره ٢٢٦ امام جمعه كرمان .

میکروفیلم دانشگاه ، عکس شماره ٔ ۸۲۸ و ۸۲۹ .

رساله خواص علم صرف

رجوع شود به : معنی علم صرف .

١٨ ـ رساله درشرح حقيقت وحدت مطلقه ً ذاتيه / عربي

چنانکه از عنوان آن فهمیده می شود ، صائن و حدت مطلق ذاتی را در این رساله بروش عرفانی و کوتاه نوشته است. در بعض فهارس این رساله بنام «الختمیة» ثبت شده است.

۱ – مجلس شورای ملتی ، مجموعه شمارهٔ ۲۵۰۳.

19 ـ رساله معما / فارسي .

۱ – مجلس شورای ملی، مجموعه ٔ شماره ٔ ۸۵۰۳ .

٢٠ ـ رساله قابليت / فارسي

مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

١ - سعيد نفيسي ، مجموعه شماره مره ٥٨٥٨ .

۲ – میکروفیلم دانشگاه عکس شماره ٔ ۸۲۷.

۳ ـ مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۶.

٤ ـ دانشگاه ، شماره ٔ ٣١٦ ونگارندهٔ فهرست آنرا از آثارفیض معرفی کرده است.

٢١ ـ رساله ً نقطه / فارسي .

شرحی است برحدیث : « انا النقطة التی تحت الباء » و آنرا در ۱۶ رمضان ۸۲۸ نوشته است .

مصنف بسبک خاص خود این رساله را در تفسیر این حدیث نگاشته و آنرا بچند وجه شرح و تفسیر نموده است . سبب تألیف آنرا در مقدمه کتاب اجابت مسؤول یکی از عزیزان خود ذکر کرده است .

: مخسن

# ۲۲ ـ سلم دارالسلام / فارسى

دربیان احکام ارکان ایمان واسلام درپنج باب.

: مخسن

٣ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٨ .

### ۲۳ ـ سؤال الملوكث / فارسي

دربیان علم حروف دریک مقدمه و دو وصل وخاتمه بنام امیرزاده بایسنغر .

۱ – مجلس شورای ملی مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

۳ – میکروفیلم دانشگاه ، عکس شماره ٔ ۸۲۸ .

# ۲٤ ـ شرح البسمله / عربي

دربيان معنى (بسم الله . . . ) بروش اهل حق .

نسخه :

۱ – مجلس شورای ملی مجموعه ٔ شماره ۸۵۰۳ .

۲ - مدرسه سپسالار » شماره ۲۹۳.

۳ – میکروفیلم دانشگاه ، عکس شمارهٔ ۸۲۳.

شرح قصيده تائيه ابن فارض:

رجوع شود به : شرح نظم الدر .

۲۵ شرح تجلی ذاتی / عربی

شرحی است بر کلام ابن هود مغربی در تجلی ذاتی . نسخه :

١ - مدرسه سيهسالار مجموعه شماره ٢٩٣٠.

۲ - دانشگاه ، شماره ٔ ۳۳ . ۱ .

۳ – میکروفیلم دانشگاه ، عکس شماره ٔ ۸۲۲.

شرح حديث (انا النقطة التي تحت الباء)

رجوع شود به: رساله ٔ نقطه .

٢٦ ـ شرح حديث الايمان ياشرح دوحديث نبوى / عربى

بروش فلسفى وعرفانى وحروفى درتفسير دوحديث نبوى :

١ ــ ان لكلّ شي قلب وقلب القرآن يس .

٢ \_ انزل القرآن على سبعة احرف.

کسی از مصنف تفسیر این دوحدیث را که خالی از غموضت نیست خواسته است و مؤلف این رساله را به التهاس سؤال کننده در تفسیر دوحدیث مرقوم نگاشته است. رساله کوچکی است و جمعاً دوصفحه از مجموعه شماره که ۸۵۰۸ مجلس شورای ملی و دفتر آخر همان مجموعه است.

#### نسخه:

١ – مدرسه ٔ سپهسالار، مجموعه ٔ شماره ٔ ۲۹۳۰.

۲ \_ مجلس شورای ملتی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲ ۰۸۰.

۲۷ \_ شرح حدیث غمام / فارسی

شرحی است در تفسیر این حدیث که: از رسول (ص) سؤال شد خدا پیش از آفرینش مخلوقات کجا بود ؟ حضرت درجواب گفت: «کان فی عماء مافوقه هواء وما تحته هواء». مصنف بروش عرفانی و حروفی حدیث را به اختصار شرح کرده است.

: مخسن

۱ \_ مجلس شورای ملتی ، شماره ٔ ۲۰۰۳ .

۲۸ - شرح حدیث: «خیر الحدیث کتاب الله و خیر الهدی هدی محمد وشر الامور محدثاتها و کل بدعة ضلالة» / عربی

این رساله را به امر رکن الدین ساعد کرمانی بروش اهل حق نوشته است .

: مخسن

۱ – مجلس شورای ملی، مجموعهٔ شمارهٔ ۳۰۸۰.

۲۹ ـ شرح ده بیت محیی الدین / فارسی

بروش عرفانی است و دربیان فرق میان وجود و کون است .

مورخ ۱۵ رمضان ۸۳۸ درشیراز .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

. A O · E ( ( ( ( ( — Y

٣ ــ ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٧ .

شرح رساله ٔ ابن هو د

رجوع شود به : شرح تجلتی ذاتی .

٣٠ ـ شرح فصوص الحكم / عربي

مفصل نوشته شده در سوم ربيع الاول ۸۳۱.

۱ – مجلس شورای ملی مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

۲ - دانشگاه ، شمارهٔ ۲۹۹ .

. 17 " " - "

٤ - دانشكده الهيات ، مجموعه شماره ١٨٠٠.

# ۳۱ ـ شرح گلشن راز / فارسي

۱ — دانشگاه : ۳۱۱۸ فهرست شده و هم چنین شمارههای ۲۶۱۸ و ۳۵۱۶ که گویا همان مناظرهٔ عقل وعشق (ازمناظرات خمس) او باشد .

# ٣٢ ـ شرخ لمعات عراقي = ضوء اللمعات / فارسي

شرحی است برلمعات عرفانی عراقی . مطالب متن کتاب تحت عنوان «لمعه» آمده است و بهمین جهت آنرا لمعات گویند . صائن الدین جمعا ۲۸ لمعه را در این رساله شرح کرده و آنرا ضوء اللمعات نامیده است . این کتاب در تاریخ ۸۱۵ ه نوشته شده است .

#### نسخه:

۱ \_ مجلس شورای ملی مجموعه شماره ۳۰۸۰.

۲ - ۱۱ ۱۱ ۱۱ ۸۳۸۷ (فهرست نشاره).

٣ \_ دانشكده و ادبيات مجموعه شماره ٢٢٦، امام جمعه كرمان.

٤ ـ سعيد نفيسي » ١٥٨٥.

ه \_ میکروفیلم دانشگاه ، عکس شمارهٔ ۲۹ .

٣٣ ـ شرح نظم الدر = (شرح تائيه ابن فارض) / عربي

: مخسن

۱ \_ مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

۲ ــ مدرسهٔ سپهسالار: " " ۲۹۳۰.

رجوع شود به شرح نظمالدر بفارسي .

٣٤ ـ شرح نظم الدر (تائية ابن فارض) / فارسى

خجندی آنرا در ۱۶ ذیحجهٔ ۸۰۲ تألیف نمودهاست .

این کتاب دریکځ اصل و دوازده وصل ترتیب یافته .

شرح قصیده ٔ تائیه ٔ ابن فارض : ابن فارض مصری قصیده ٔ تائیهای درعرفان ساخته که ازجهت اشتهالش بر نکات و دقائق عرفانی مورد توجه عارفان و فیلسوفان گردید و چون مطالب بسیار بلند فلسنی و عرفانی را در عباراتی کوتاه و سخت به نظم کشیده بود دانشمندان بر آنشدند که مشکلات و دشواری های آنرا حل نمایند تامورد استفاده قرار گیرد . ازجمله کسانی که این قصیده را مورد نظر قرار داده صائن الدین اصفهانی است که پساز بررسی آن بر آن دوشر به فارسی و عربی ترتیب داد و در بسیاری از کتابها و رسائل خود تفصیل مطالب عرفانی را به این دو شرح ارجاع می دهد وی یک بیت یا ابیاتی از قصیده را آورده سپس باروش خاص خود به تفصیل آن می پردازد و بسیاری از مطالب عرفان توضیح می دهد و در از نوشتن آن در ۲۰۸ فراغت عربی را بااشعار عارفان توضیح می دهد و دلنشین می کند وی از نوشتن آن در ۲۰۸ فراغت یافته است . شارح در این شرح عنوان مخصوصی نیاورده است .

#### نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

۲ - " " " " " ٥٠٥٨. آغاز ندارد.

٣ - دانشكده الهيات ، شماره ٢٢٥ د فهرست نشده .

٤ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٧ وگويا خلاصه ً آن باشد .

۳۵ ـ شق قمرو بیان ساعت / فارسی

این رساله در تفسیر آیه: «اقتربت الساعة...» و به هفت روش تفسیر شده است.

# و آنرا در تاریخ ۲۶ ربیعالثانی ۸۲۹ نوشتهاست .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

٣ - دانشگاه تهران ۱ ۱۷۷۸ و مجموعه شمارهٔ ۲۷۷۸.

٤ - دانشكده و ادبيات » « ٣٢٦ امام جمعه كرمان .

میکروفیلم دانشگاه ، عکس » ۸۲۸.

ضوء اللمعات /فارسي

رجوع شود به : شرح لمعات عراقي .

### ٣٦ ـ مبدء ومعاد / فارسى

درمقدمهٔ کتاب درباب سبب تألیف اشارهای به این معنی دارد که شاه رضی الدین بدو امر فرمود که چیزی درباب مبدء و معاد به روش اهل حق و عرفان بنگارد که نشان دهندهٔ و ضع علوم دینی در آن عصر باشد . بنا براین اسم مذکور حاکی از معنی رساله است نه اسم خاصی که مصنف به کتاب خود داده باشد . رساله در یک مقدمه و دو باب و یک خاتمه تنظیم شده است . این کتاب در باب دو اصل مهم دینی مبدأ و معاد است که همواره مورد بحث و بررسی عالمان علوم دینی و کلامی و فلسنی و عرفانی قرار گرفته است . مصنف در این کتاب به روش اهل حق این دو مسألهٔ مهم را مورد تحقیق قرار داده و بچند مصنف در این کتاب به روش اهل حق این دو مسألهٔ مهم را مورد تحقیق قرار داده و بچند و جه به اثبات هر دو اصل پر داخته و هروجه را خاص طبقهٔ معین گردانیده است . او در این مورد می گوید : «دیگر آنکه چند در جه از مراتب آغاز و انجام . . . در سلک بیان در این مقیده از برای آنکه اگر در دمندی از فهم کردن در جه بایند عاجز باشد بدر جه پیشین قناعت نماید » .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

. 10. 5 (1 (1 (1 (1 - 7

٣ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٧ و ٨٢٨ .

# ٣٧ ـ المحمدية / عربي

رساله ایست در شرح این موضوع که چگونه احکام شرع محمدی را بدون توسل به فنون عقلی و علوم ظاهری از خود آنچه بر پیغمبر (ص) نازل شده می توان استنباط کرد. و نیز در آثار و خواص کلمه (محمد) که تمام مطالب بروش عرفانی و علم حروف نگارش یا فته است. کتاب عناوین بخصوصی ندار د بجز در دومورد عنوان (تلویح) و (کاشف) دیده شد.

#### نسخه:

۱ – مجلس شورای ملتی مجموعه شمارهٔ ۲۰۰۳.

۲ - مدرسهٔ سپسالار » » ۲۹۳۰.

### ٣٨ ـ مخزن الغرائب

ازخجندی به نقل از مجموعهٔ فهرست بادلیان (ش ۱۲۹۸ برگ ۵۵ ـ ٤۷) .

# ٣٩ ـ مدارج افهام الافواج في تفسير آيه ثمانية ازواج / فارسي

این اسم برپشت ورق اول رساله باخط قرمز نوشته شده ، ودراصلرساله اشاره بدان نیست که نام رساله چیست .

چنانکه ملاحظه می شود ، رساله ای است در تفسیر آیه ٔ شریفه ٔ «نمانیة ازواج» ...

رساله شامل دو مقاله و هرمقاله مشتمل برچند وصل . در مقاله ٔ اوّل به روش
مفسران و علماء علوم ظاهری ، و درمقاله ٔ دوم بروش اهل حق وعلوم باطنی تفسیر آیه
آمده است . مجموعاً ٤٤ صفحه از مجموعه است .

: مخسن

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

. Ao·٤ (( ( ( — Y

٣ ــ ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٢٨ .

: lass

رجوع شود به : رسالهٔ معا .

# ٠٤ ـ معنى علم صرف (رساله في خواص علم ...) / فارسى

این رساله را بروش حروفی در بیان حقیقت علم صرف و خواص احکام آن نگاشتهاست . و تقریباً بمانند نحوالقلوب قشیریاست .

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملتّی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۸۵۰۳ .

۲ – ۱۱ ۱۱ ۱۸۳۸ (فهرست نشده) .

٣ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ٧٢٧ .

١٤ ـ المفاحص / عربي

خجندی آنرا در ۸۳۳ تألیف نمودهاست .

اصل کتاب مفاحص در علم عدداست و مصنف آنرابعر بی نگاشته و درسه قسمت است از نسخه (اول وسط - آخر) خط مؤلف دیده می شود . و موضوع آن علم چنانکه مصنف در مقدمه تصریح کرده (واحد بما هو واحد) است و مسائل آن تنز لات و احداست در مراتب ناشی از آن و مبادی آن تصوراتی است که موصل بحقایق تنوعات و احد باشد . و غایت آن نقطه تمامیت از کلمه کمالیت است . باری مصنف در آغاز شرحی در باب فضیلت علوم الحی می نگار دو طرق مسلوك در این علوم را سه طریق می شمارد که هر سه طریق کاشف از حق هستند، ولی هر طریق مناسب گروهی است که بدان اشتغال دارد و در جات آن طرق متفاوت است ،

طریق آنان که حقایق صور کلمات اشیاء را در می یابند . و دیگر طریق آنان که معنی و صورت هر دو را درمی ابند و سدیگر طریق درك بواطن حقایق که از طریق علم اعداد بدست مى آيد و اين طريق خاص حضرت على (ع) بوده كه از طرف مقام نبوت بدو رسیده است . بهر حال این کتاب مشتمل بر یکئ مقدمه و چهار صحیفهاست که درمقدمه هفت مفحص آمده ودرمفحص اول موضوع علم عدد ومبادی ومسائل و غایت آن تعریف شده است . ومسائل علم در صحایف چهارگانه آمده است که هریک از آنها شامل چند مفحصاست . ونکته ٔ جالب اینکه در این کتاب دائره ای درباب علم عدد رسم شده که بسیار از لحاظ این علم پر اهمیت است و درمؤ لفات دیگر خود درموارد متعدد به آن دائره اشاره شده است . و آن دائره را (دائرهٔ طهویه) نامیده است . ولی وجه تسمیهٔ آن روشن نیست . نکتهٔ دیگر آنکه در بالای صفحهٔ اول یک نسخه از این رساله که در مجموعهٔ ۸۵۰۳ مجلس موجوداست این عبارت نوشته شده : «کتاب مفاحص که اول وميان وآخر آن تشرف بخط شريف مصنف خلد ... تعالى ظلال حلال وجماله و... العالى الى يومالدين». كه دعاى مرقوم درحق مصنف ظاهر در آنست كه در زمان حيات مصنف نوشته شده است.

#### نسخه:

١ – مجلس شوراىملى ، مجموعه شماره ٣٠٠٥ . آغاز وانجام وميان بخط خجندى.

۲ – دانشگاه ، شمارهٔ ۲۳۰ .

٣ \_ دانشكده الهيات ، شماره ١٠٠ د فهرست شده .

### ٤٢ ـ مناظرات خمس / فارسى

کتابی است دارای پنج مناظره و آن را مانند داستانهایی که فیاسوفان و عارفان در مورد مطالب فلسفی و اشراق می آورند آورده است و گویا در آن از آثار ابن سینا و شیخ اشراق و مانند آن در این مورد متأثر کر دیده است قوای باطنی را باهم به مناظره انداخته و از گفتگوی آنها

وپاسخ وپرسشهایی که ترتیبداده بسیاری از مشکلات عرفان را حل نموده و بویژه درباره ٔ عشق و عقل مطالب دقیقی آورده است .

پنج مناظرهای که دراین کتاب تفصیل داده شده بدین ترتیب است.

١ – مناظره محقل باعشق . ٢ – مناظره وهم باعقل . ٣ – مناظره وهم با

خيال . ٤ - مناظره ممع بابصر . ٥ - مناظره عاشق بامعشوق .

وی ازتألیف آن دراواخر محرم سال ۸۰۸ فراغت یافتهاست .

#### نسخه:

۱ – مجلس شورای ملی ، شمارهٔ ۲۰۰۵ .

٢ – دانشكده ادبيات ، شماره ٣٢٦ مجموعه امام جمعه كرمان .

٣ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ً ٨٣٠ .

٤ ــ دانشگاه ، سعید نفیسی مجموعه شماره ٔ ۸۵۸ .

ه ـ دانشگاه ، شمارهٔ ۸۳۵ و شمارهٔ ۲۵۱۶ فهرست شده .

### ٢٤ ـ المناهج / عربي

درمنطق وبرای فرزند خود محمّد نوشتهاست .

#### : مخسن

۱ ــ مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۸۵۰۳ .

۲ - مدرسهٔ سیسالار ، » » ۲۹۳۰.

#### ٤٤ \_ منشأت :

در مجموعهای از کتابهای مرحوم دکتر بیانی که بکتابخانه ٔ مجلسشورای ملی انتقال یافته و درنشریه ٔ دانشگاه ج۲ ـ ص۶۶ گزارش آن آمده است .

راهنهای کتاب سال چهارم شمارهٔ ۳ ـ ص۲۳۷ ـ شاید مقصود مکاتیب و نامه های صائن الدین باشد .

رجوع به نامهها شود.

### ٤٥ ـ منظومات فارسى وعربى:

اشعاری است بعربی وفارسی درمضامین عرفانی وبیشتر غزل است . نسخه :

۱ \_ مجلس شورای ملتی، مجموعه شماره ۲۰۰۳ .

## ٤٦ ـ مهر نبوت / عربي

مورخ جمعه چهارم جمادی الثانیه ۸۳۱.

۱ \_ مجلس شورای ملی ، مجموعه شماره ٔ ۲۰۰۳ .

۲ \_ مدرسه سیمسالار ، شماره ۲۹۳۰.

۳ ــ میکروفیلم دانشگاه ، عکس شماره ٔ ۸۲۲ .

### ٧٤ \_ نفثة المصدور اولى / فارسى

در این رساله و نفثة المصدور ثانی بتفصیل از سرگذشت خود بحث کرده و آنرا بسبکی ادبی و عرفانی و مصنوع نوشته و رساله در تقاضای عفو و خطاب به امیر زاده شاهرخ میرزا است .

: ٤٠٠٠

۱ – مجلس شورای ملی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

. Ao·£ (( ( ( — Y

٣ – ميكروفيلم دانشگاه ، عكس شماره ٢٠٠٠ .

# ٤٨ ـ نفثة المصدور ثاني / فارسي

شرح حالی است از خودش و در عین حال تظلّم و تقاضای عفو خطاب به امیرزاده بایسنقر و در تاریخ ۱۷ رمضان ۸۳۸ آنر انوشته است . این رساله و رساله دیگر وی بهمین

نام بهترین مأخذ برای اطلاع برشرح حال ومقام اجتماعی اوست . نسخه :

١ \_ مجلس شوراي ملي ، مجموعه شماره ٢٥٠٣ .

. 10. 2 ( ( ( ( - 7

۳ \_ میکروفیلم دانشگاه ، عکس » ۸۳۰.

٤٩ ـ نامه به اميرزاده بايسنقر / فارسى

نامهایست مشتمل برمدح و ثنا .

نسخه:

۱ \_ مجلس شورای ملتی ، مجموعه شماره ۳۰۸۰ .

٥٠ ـ نامه به امير كاركيا .

خطابست به امیر مذکور .

: مخسن

مجلس شورای ملتی، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

٥١ ـ نامه به امير ناصر كاركيا.

نامهایست خطاب به پسر امیر کارکیا .

: مخسن

۱ \_ مجلس شورای ملتی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

۵۲ ـ نامه به امير علاءالدين / فارسي .

نامهٔ تسلیتی است خطاب به امیر مذکور درعزای بهادر .

نسخه:

مجلس شورای ملتی ، مجموعه شمارهٔ ۲۰۰۳ .

# ۵۳ ـ نامه به خواجه محمد پسر خواجه شیخ کججی / فارسی

مشتمل برسلام ودعا.

نسخه:

۱ – مجلس شورای ملتی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳.

۵٤ ـ نامه به امير علاءالدين گيلاني / فارسي

نامهٔ سفارشی است به امیر مذکور درحق بازماندگان مصنف .

نسخه:

١ \_ مجلس شوراي ملتي ، مجموعه شماره ٢٠٠٥ .

٥٥ ـ نامه بخواجه تاج الدين.

نامه خطاب به حسن عطار ملقب به خواجه تاجالدين است.

نسخه:

١ - مجلس شوراي ملتى ، مجموعه شمارة ٣٠٠٥ .

۵٦ ـ نامه به امير فيروز شاه .

این نامه خطاب بهامیر مذکورست بهنگامیکه از هرات بضبط عراق آمدهاست. نسخه :

۱ – مجلس شورای ملّی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

۵۷ ـ نامه ٔ عرفانی وحروفی .

نامهایست که مخاطب آن معلوم نیست ، حاوی مطالب علم حروف .

: مخسن

۱ – مجلس شورای ملتی ، مجموعهٔ شمارهٔ ۲۰۰۳ .

# گزارشی دربارهٔ رسالهٔ انزالیه تحلیل رسالهٔ انزالیه

این رساله که اینک متن آن آورده می شود بنام « انزالیه » خوانده شده است ، لیکن این نامرا خود مصنف براین کتاب ننهاده ، بلکه نامی است که از موضوع مورد بحث در کتاب مأخوذاست . بعبارت دیگر نام جنبه وصفی دارد نه علمی .

چنانکه از نام کتاب مفهوماست، دراین رساله پیرامون « انزال کلام الهی » بحث میشود . به این معنی که حقیقت انزال واقسام آن مورد بررسی قرار می گیرد .

مصنف درمقدمه رساله میگوید: که آنرا بنا به اشاره یکی از بزرگان نگاشته و آنرا بطور ارتجال وبدون توسل بنقل اقوال برمذاق ارباب ذوق و اهل ذکر و اولی الالباب تصنیف کرده است .

درآغاز سخن مقدمهای مشتمل بر تعریف انزال وارکان آن دارد بدین تقریب که انزال ، حرکتاست ازعالی به سافل و بهمین جهت ناگزیر ازسه رکناست :

١ \_ مامنه الحركة : وآن جانب علو وصوب محيط باشد .

٢ \_ مااليه الحركة : وآن طرف سفل وجانب مركز باشد .

٣ \_ مافيه الحركة : وآن بُعدى است كه درميان سفل وعلو واقع است .

وماالیه الحرکة عبد ومافیه الحرکة آن به عدی است که مابین علو وسفل قرار دارد وشامل زمان ومسافت است و مامنه الحرکة ، مرتبه ای بالای هرمرتبه ویگراست از عوالم وحضرات و جنبه صفا و تجر د آن عالم دارد . و بهر حال امر ابلاغ و اشعار بدین طریق صورت می گیرد و حروف مجر د بو اسطه این تنزلات بصورت کلامهای لفظی و کتبی در عالم جسمانیات تحقق می یابند و محل ظهور و بروز آنها مشاعر سمع و بصر و قلب است که هرطایفه ای بحسب مرتبه خود بیکی از این وسائل درك آن کلهات می کند . چنانکه درقر آن بدان اشارت هست در این آیه کریمه : «وجعل لکم السمع و الابصار و الافئدة قلیلاً بدان اشارت هست در این آیه کریمه : «وجعل لکم السمع و الابصار و الافئدة قلیلاً

ماتشکرون ». و آیات دیگر . و آیهٔ شریفهٔ : «انّـاانزلناه فی لیلهٔ القدر» اشاره است به آنچه حرکت انزالی در آن واقع است یعنی زمان ومسافت انزال .

مؤلف پساز ذکر این مقدمه و نتایج متفرّع بر آن ، به بحث درپیرامون اصل موضوع می پر دازد و اقوال منقول در معنی انزال را می آورد و آنها را مردود می شناسد و سر انجام معنی آنرا آنچنان که خود در مقدمه آورده مستدل و محقق می شناسد .

وخلاصه کلام وی آنکه برخی انزال را بمعنی ظهور دانسته اند چنانکه در لغت نیز بهمین معنی آمده است ، این نظر را مردود می داند بدان دلیل که کلمه انزال حقیقت شرعی دارد و نمی توان آنرا بهمان معنی لغوی دانست .

وگروهی آنرا چنین تفسیر کردهاند که خداوند تعالی کلام خود را در آسمان به جبرئیل نازل ساخت وقرائت آنرا بدو آموخت و جبرئیل آنرا برپیامبر (ص) نازل کرد و بدو آموخت. این عقیده نیز از آن جهت مردوداست که علو مستفاد از معنی انزال مکانی نیست همچنانکه علو روحانیات برجسمانیات مکانی نتواند بود . و این سخن مورد اتفاق است .

جمعی دیگر انزال را بمعنی ظهور از کمون دانسته اند و متعلق آنرا قلم ولوح گفته اند و در حقیقت انزال را حمل برظهور خاص کلام الهی براوح بوسیله ٔ قلم دانسته اند تاحمل بر مطلق ظهور که معنی لغوی است نکرده باشند. و این عقیده را نیز مردود می شناسد بدان جهت که اختصاص ظهور به لوح و قلم نه تنها ابهام را مرتفع نمی سازد بلکه بر ابهام آن می افزاید.

ودرآخرنتیجه می گیرد که حقیقت انزال چنانکه گفتیم حرکت از علو به سفل است، لیکن مراد از حرکت معنی فلسنی آن که بناچار در یکی از مقولات باید تحقق یابد نیست بلکه حرکت بدان معنی است که صوفیه و اهل تحقیق بیان کرده اند و مجال ذکر آن در این رساله نیست. و حرکت بهمین معنی است که می تواند بر مراتب انزال منطبق گردد. و گرنه بمعنی فلسنی کلمه قابل انطباق بر مراتب انزال نتواند بود.

مصنف سایر مباحث کتاب را نیز بهمین سیاق مورد بحث و تحقیق قرار می دهد و در پایان پس از تفسیر مطالب بر مذاق عالمان علوم ظاهری همچون اصحاب حدیث و متکلمان و فلاسفه سر انجام ببیان عقیده متصوفه در بیان مطلب می پر دازد. و در آخر کتاب اشاره ای بنظر علماء علم حروف که آنان را و اقفان اسر ار نبوت می خواند در این باب می نماید و تفصیل کلام را به کتاب مفاحص خود ارجاع می دهد.

# چگونگی تصحیح رساله

از رساله مورد مطالعه که بنام انزالیه شهرت دارد دو نسخه در دست نگارنده بود یکی نسخه مجلس که دفتر نوزدهم از مجموعه شماره ۸۵۰۳ کتابخانه مجلس شورای ملی است . این نسخه دراصل بمرحوم ملک الشعرای بهار تعلق داشت و اکنون متعلق به مجلس شورای ملی واقدم نسخ موجود ازمؤلفات صائن است و در زمان حیات مؤلف کتابت شده است، زیرا علاوه براینکه بعضی از رسالات و حواشی موجود در رساله بظاهر بخط مؤلف است در موارد مکرر بعنوان «خلدالله ایام عزته» و نظائر آن در حق مصنف دعا شده است که خود دلیل برزنده بودن او در زمان کتابت نسخه یعنی سنه مصنف دعا شده است که خود دلیل برزنده بودن او در زمان کتابت نسخه یعنی سنه مصنف دعا شده است که خود دلیل برزنده بودن او در زمان کتابت نسخه یعنی سنه مصنف دیا شده است که خود دلیل برزنده بودن او در زمان کتابت نسخه یعنی سنه مصنف دیا شده است که خود دلیل برزنده بودن او در زمان کتابت نسخه یعنی سنه میاشد .

دوم نسخه عکسی متعلق به کتابخانه مرکزی دانشگاه ضمن مجموعه عکسی شماره مرکزی دانشگاه ضمن مجموعه عکسی شماره مرکزی کتابخانه مزبور و دفتر دوم آن مجموعه است این نسخه در سال ۸۶۱ نوشته شده است. بدیه ی است که نسخه مجلس که اقدم واصح بود اصل قرار داده شد و با نسخه عکسی مقابله گردید . بنا براین نسخه بدلهای پاورقی متعلق به نسخه عکسی کتابخانه مرکزی دانشگاه است .

erical many sale (mas) hashes,

# رسالة انزاليه

# بسمالله الرّحمان الرّحيم

بعد حمدالله المنزل على عبده الكتاب المنطوى بيتنات آياته على وصل المخاطب وفصل المخطاب والصلوة عليه وعلى آله هداة شوارع اليقين وسبل الصواب، قد اشار بعض من تقدّم فى مضهار الفضائل بحسب الاحساب والانساب ان يحرّر اله فى معنى الانزال للكتاب ما يتلمظ به اذواق ذوى التحقيق من اهل الذكر واولى الالباب. فها هوالشروع فى زَبْرِ ماعلى الخاطر منه مع قصور الباع على سبيل الارتجال من دون التوسل الى نقل ولا انتحال، امتثالاً لتلك الاشارة، لا تمثيلاً، واستعراضاً على المشير، لا تعريضاً.

فلنقد مامام الكلام مقد مقد تحتوى على اصول يبتنى عليها مراهص ذلك القصد، وهي ان النزول الذي هوالحركة من العالى الى السافل ، لابد له مما منه تلك الحركة وهو طرف العلو وصوب المحيط، ومااليه وهو طرف السفل وجانب المركز، ومافيه تلك الحركة وهو وهو البعد الواقع بينهما . و بيتن ان طرف العلو العلو مايلزمه من الخفة والخفاء ينعته الشفة والصفا ، كما ان طرف السفل ما يلزمه الثقل والظهور وينعته الكثافة التي فيها النور . و بذلك تم الامر الاشعار والشعور، وذلك لان اللطيفة العقلية مثلاً ، ما لم تتعاكس صورتها من العاقلة في المفكرة ومنها في الذاكرة والواهمة والمتخيلة والحاسة ، ولم تتدرج عدة من علو لطافتها الروحانية القدسية الى دنوكثافتها الجرمانية المتجسدة ، عمدارج عدة من علو لطافتها الروحانية القدسية الى دنوكثافتها الجرمانية المتجسدة ،

٢ - اليال

١ - ان يحرر في

٤ \_ العلم

٣ - على مقدمة

ه \_ الصغاء

٦ ـ در حاشية نسخة مجلس مجموعة مرحوم بهار (يتبعه) آمده است.

٧ - بمعارج

ولم تقبل فى كل درجة منها ضرباً من الملابس الصورية والاغشية الشكلية ، لم تتمكّن من الظهور فى مرايا المدارك الشعورية ولامن الاظهار فى نيّرات الجوارح الاشعارية ، كماستطلّع على تحقيقه .

فظهر من هذه المقدّمة امور، وانشعب منها فروع. منها ان الصور الحرفيّة، مالم تتنزُّل عن قدس تجرُّ دهاالاصليُّ ولم تتلبُّس بتلك الملابس الجسديَّة والجسمانيَّة ، لم تتمكَّن من آن ° تظهر على صفائح اللسان وتجلى على منصّة الاظهار ، حتى يحملها الهواء ويبلغها الى مدارك اشعار الحاضرين. وهذا هوالصور الكلاميّة التي عليها مبانى امر الرسالة والبلاغ. وبيِّن ان تمام امر الابلاغ انها يحتاج الى تنزُّل آخر لتلكث الصور الحرفيَّة من شواهق صفاء تلكك الهواء الى مكامن سواد الصحائف الرقمية ، حتى يكتسي بها صورة باقية غير داثرة ، لتحملها ٢ الضياء ويبلغها الى مدارك اشعار الغائبين زماناً ومكاناً ، و به يتم امر البلاغ والابلاغ. فهاتان الصورتان انها ظهرتا في مشعرى السمع والبصر، ومتعلّقها انها هوالصورالعينيّة الّتي عليها بناء انباءالانبياء وارسالهم الاظهاريّ علىماعرفت. ولها صورة اخرى عقاية ، عليها مبانى كشف الاولياء وشرحهم الاشعاريّ ، وهوالعدد . ومن هيهنا ٣ ترى المشاعر الثلثة المذكورة فى كثير من الآيات القرآنيّة ، قد اختصّت بالذكر منخرطة فى ساكت مع استدعاء الشكر عليها والاستقلال بالنسبة اليها من بين جلائل نعمه وكرائم آلائه ، كما فىقوله تعالى: « وجعل لكم السمع والابصار والافئدة قليلا ماتشكرون » الى غير ذلك . فظهر من هذا أن العبد هو مااليه تلك الحركة الانزالية باعتبار هذه المشاعر الثلثة ، والحروف الَّتي تقوم بها كلمة العبد تدلُّ عليها عند اهلها .

واماً تحقيق مامنه تلك الحركة، فهو اعالى كل مرتبة من العوالم والحضرات، وطرف صفائها وتجردها عن المتعلقات الحجابية المظلمة التي لتلك المرتبة. فان الكل منها مسافة بين

مبدأ صفائها الى منتهى لبسها وخفائها – وتك المسافة هى التى يتدرّج الكتاب ويتقدّر المحقادير هامتلبّسة بكل جزء منها مختفية طى تلك الملابس الكثيفة الظلمانيّة ، حتى ينطوى الكلّ تحت خطوات تدريجها وتقدير ها – وزماناً لايقاً بتاك المرتبة منطبقاً على تلك المسافة ، فان كليهما معاًما فيه تلك الحركة على ماهو سبيل سائر الحركات الواقعة فى العوالم. ومماينطوى تحت اشارات قوله تعالى : «انّا انزلناه فى ليلة القدر» ، هو تحقيق مافيه الحركة الانزالية بطرفيه ، افنى الزمان والمسافة ، باوضح اشارة فى تعبير معرب باوجز عبارة . ولكن عند من يفطم غاذية ذوقه عن لبان المألوفات الرسمية المحصورة فى ثدى المجعولات الوضعية ، وما استوحشت غاذية ذكاه عن لطائف الاغذية الحقيقية المتنوعة التى بها تتقوم اعضاء بدنه الشعورى الادراكى ، وقام عن مقاعد الاطفال وعند ما تعود بالاغتذاء منها ، استعد للاستواء على مبلغ البلوغ واستأهل لان يصير مما اليه البلاغ من الرجال . وتلك الاغذية المتنوعة هى التى مبلغ البلوغ واستأهل لان يصير مما اليه البلاغ من الرجال . وتلك الاغذية المتنوعة هى التى شجرة الحروف وجذع نحلاتها الباسقة التى كلما نظر اليها وجد عندها رزقاً ، او يحصد عن اراضي الاستعدادات وتعداد خفايا كنوز رموزها .

فلنقيض عنان القلم عن هذا ونعطف الى مانحن بصدده . ومنها ان العلو الذى هو مامنه الحركة الانزالية هيهنا ليس العلو المكانى فقط ، كما هو مدرك العامة ، وذلك لان العلو المكانى مختص بمرتبة الجسم ، والانزال الكتابى مقدم على ذلك بمراتب بعضها من العوالم الامكانية و بعضها من الحضرات الالهية ، كماستطلع على ذلك . فينبغى ان يكون ذلك هوالعلو المطلق الذى يشمل الذاتى منه والشرفى والطبيعى وغير ذلك ، حتى يتصور ذلك هواقعلو المطلق الذى يشمل الذاتى منه والشرفى والطبيعى وغير ذلك ، حتى يتصور تحققه للكتاب واتصاف حروفه به فى سائر مراتبه . ولتكن هذه الدقيقة على ذكر منك ، فان له مواضع نفع فى هذا الكلام الذى نحن بصدده .

۲ - تنطوی

۱ ـ تتدرج وتتقدر

٤ \_ فلنقبض

۳ ـ تجتني

ومنها نكتة اخرى حكمية يطلع بها المتفطّن على دقائق جليلة، وهى ان الجهتين اللتين بهما يتحقق الانزال الكتابي هما الحقيقيتان بين الجهات وسائرها اعتبارات اضافية، كابيّن في الصناعة الباحثة عن ذلك . ثم ان الاول منها، وان اختص بالشرف والتقدّس واللطافة وسائر الاوصاف الوجوديّة والثاني بالخسة والتعلق والكثافة وسائر الاوصاف الكونية العدمية، الا ان الثاني له جهة التقدّم الذاتي من حيث انه المركز الاصلى الذي هو الكونية العدمية، الا ان الثاني له جهة التقدّم الذاتي من حيث انه المركز الاصلى الذي هو منبع الاستعدادات كليها ، على مااشار اليه بعض المحقيّقين ، بان العقل الاول حصل من التفاتة وهو المسميّ بالعنصر الاعظم . ومن هذا الاصل تفطيّن اللبيب الى وجه تفاوت مراتب الكتب المنزلة على الانبياء متدرّجة من الدرجة الكمالية الى الاكملية حتى ينتهى الى خاتم الانبياء . هذا بحسب صورته الاظهارية ، وكذلك بحسب معانيه الاشعارية التي انشرحت على الاولياء وانكشفت لهم ، فانه يتدرّج فيها كذلك الى ان ينتهى تمام الكشف الى خاتم الاولياء .

ثم "اذا تقرر هذه المقدّمة بفروعها والواحقها، فلنشرع في تحقيق معنى الانزال ونشر حذك على سبيل التدريج، كما هو مقتضى امر التنزيل، مبتدئاً بما هو الظاهر بين يدى ارباب الرسوم من متداولات العلوم ومتعاوراتها، متدرّجاً في مراقى بيانه مما هو قريب من مدارك افهامهم وعقائدهم، الى ان ينتهى الى ماظهر لاولى التحقيق منه في طيّ مكاشفاتهم الذوقية، ومااشار اليه اهل الحي الختمى في صفائع صحائف الحروف الانشراحية، على ماسمح به الوقت على ابنائه، مع قلّة البضاعة في سوق تحقيقه وانبائه. وجه مفصح عن لسان اهل الظاهر. اعلم انته قد اجمع اهل العلم كلّهم على ان "القرآن منزل. ثم اختلف اهل الظاهر في معنى النزول: منهم من قال ان "المراد منه الظهور مستدلًا بما سمع من العرب انتهم يقولون: "انزل ببني " فلان سور" ونزل بهم غم "، والمراد الظهور. وهذا غير تام "، فان "الانزال ببني " فلان سور" ونزل بهم غم "»، والمراد الظهور. وهذا غير تام "، فان "الانزال

حقيقة شرعيّة في بحثنا ، واستعمال العرب واهل اللغة والعرف العام لايكني في اثبات تلكث الحقيقة ، لامكان ورود النقل على ما استعملوه فيه كما فى الصلوة والدعاء. والذى يدل على ذلك ما روى انته انزل جملة واحدة فى ليلة القدر من اللوح المحفوظ الى السماء الدنيا و املأه جبرئيل عليهالسلام على السفرة ، ثم كان ينزُّله على رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم نجوماً في ثلث وعشرين سنة ً. والظاهر من الخبر المأثور ان "المراد من النزول هيهنا هوالحركة المذكورة التي هي ظهور خاص ، لامطلق الظهور . ومنهم من قال ان الله تعالى علَّم جبرئيل عليهالسلام كلامه ، وهو في السهاء ، وعلَّمه قراءته ، ثم جبرئيل نزل الى الارض وآنزله به وعلم محمداً عليه الصلوة والسلام . وانت عرفت ان العلو عيهنا ليس المكانى منه حتى تحتاج ً الى امثال هذهالتمحـّلات ، وان علو جبرئيل وسائر الارواح على الجسمانيات ليس مكانيـــاً على ماعليه عقائد اكثرهم . والذي يقضي منه العجب انــهم متَّفقون على ان علوالله تعالى عن ان يكون مكانيًّا حتى شنَّعوا على المجسَّمة في عدم موافقتهم ايّاهم في ذلك ، وماوقفوا من ذلك على انّ مبدأ كلامه تعالى ينبغي ان يكون عاليا بهذا العلو. ومنهم من فستر الانزال بالظهور عن الكمون وخص متعلقه بالقلم واللوح. وهذا ايضاً منحرف عن نهج الاستقامة، فان هذا ليس تبييناً لفظيـــاً كما ذهب اليهالطائفة الاولى على مالايخفي ، بل هو تعريف معنوى . وبيّن انّ الظهور اعمّ من النزول ، فانّ ذلك فظهور خاص مبتدأ من الاعلى الى الادنى. والعام لايصلح لتعريف معنى الخاص وحقيقته ، الا بضرب من التخصيص المفيد للتسوية بين المعنيين ، ولا يخفي ان تعيين بعض متعلَّقات ذلك الخاصّ كالقلم واللوح مثلاً بالنسبة الى الانزال لايفيد ذلك التخصيص، بل يوجب زيادة الابهام والتلبيس. واحسن ماقيل فيه انه الحركة من العلو الى السَّفل، فالمتحرك بين هاتين الجهتين الحقيقيتين مبتدئا من الاعلى ومحيط اطلاقه الى الاسفل، ومركز

٢ - تحتاج اسثال

٤ - ستفقون ان

١ - العلم

۳ - یقتضی

ه \_ التعريف

تقييده هوالمنزل ، اللا انه ينبغى ان لاتجعل الحركة بالمعنى الذى عرّف الحكماء المتأخرين من المستائين ومن تابعهم ولاتخصصها ببعض المقولات من الجسمانيات ، بل تطلق ذلك المعنى الذى عليه المحققون من الصوفية والحكماء المتقدّمين ، على ماحقّق امره فى غير هذا المحال ، حتى يتم تطبيق معنى الحركة على مراتب الانزال كلّها .

وجه مفصح عن لسان اهل الذوق. اعلم آن كتاب الله تعالى له مدارج متباعدة الابعاد من مبدأ نزوله من سماء الاسماء الالهية والحضرات الوجوبية، الى ان ينتهى الى بسيط العوالم الامكانية وصحائف الالواح الكونية، يحتاج بيانها والكلام على تحقيق مراتبها الى مقدّمات لايسعها هذا المجال. لكن ينبغي ان تعرف من ذلك ما يحتاج تصوير بحثنا هذا اليه مزيد احتياج ، وهو انته عندما باشر اليه حضرة المتكلّم انفاذ احكام الحضرات الاسمائية من الارادة والقدرة والعلم، وجمعت بين كاف الكلام العلمي الكشفي التفصيلي ونون الكون العيني ٢ الحجابي الاجمالي وضمت احدهما بالآخر، فتحت به ابواب ظهور العوالم الامكانية. واوَّل ماظهر منها هو القلم الاعلى المعبّر عنه باعتبار آخر بالعقل الاوّل. ثمّ انّه باعتبار سراية حكم الحرفين من الاصل المذكور ظهر في القلم صورة الشقين وانشعب من هيهنا صورة تنوّع الكلمة الوجودية وتنزّلها الى طريقين اثنين : احدهما ، وهو الأوّل منهما ، ينتهي صوب غاية الظهور والاظهار ، والآخر ينتهي الى غاية الشعور والاشعار . وثمرة الشعبة الاولى غايتها الكماليّة هي ظهور العالم الشهادي بما لها من الصور الحسّية بحسنها وبهائها ، وغاية ذلكُ الظهور هي الدرجة المتَّصلة بالاظهار ، وذلكُ لانَّ الحيوان ، وان ظهر له العالم بسائر صورها المحسوسة ، الا ان غاية ذلك وكمالها الاتم هوالذي ظهر على الانسان المتكلُّم الجامع بين كمالى الظهور والاظهار . فعُـلم من هذا انَّ المرتبة المنطوية على الظهور والاظهار هي آدم بماله من المدارك التي فيها ظهرالاشياء لنفسه وبها تمكّن عن اظهارها لغيره . وثمرة الشعبة الاخرى هي آدم بشعوره الشهودي، وغاية ذلك الشعور ايضاً هي

۱ \_ از «عرف الحكماء» تا اينجا را ندارد ٢ \_ الحسى

٣ - الحجابي وضمت

المرتبة المتّصلة بالاشعار ، والمنطوى هي عليه هوالخاتم بماله من الجوارح التي بها علم الاشياء على ماهي ومنها تمكّن لاَن التعرب عنها للغير بافصح مايمكن .

وبيَّن انَّ الشقُّ الأوَّل منهما بمعزل عما نحن بصدده من الفحص عن الكلام المرسل به ووجه انزاله على الرسول الخاتم . والثانى منهما له تنزُّلات اخر مرتبَّبة الى ان يصل الى العبد. ثم له فيه تنزُّلات الى ان يبلغ الى مرتبة الابلاغ و الى كماله ، وله بعد ذلك ايضاً تنزُّ لات أخر ، كما سيجئ بيان بعضها ممَّا نحتاج في بحثنا هذا اليه . فاوَّل تلكُ التنزُّ لات من القلم الاعلى على اللوح، ثم على الرقائق الملكية. واعلم ان هيههنا نكتة حكمية لابد من الوقوف عليها ، وهي ان من الامور المقرّرة عند اهل التحقيق ان بين كل مرتبتين متقابلتين مرتبة اخرى جامعة لها متولَّدة منهما، كما علم تحقيق ذلك في موضعه. وحكم هذا الاصل سارٍ من مبدء امر الظهور الى منتهى غاية الاظهار ، وهو المعبّر عنه في لسان الاصطلاح بالنكاح السارى فيجميع الذرارى . اذا تقرّر لك هذا ظهر انه يجب ان يكون بين القلم واللوح، بناءً على الاصل المذكور، مرتبة قدسية ملكية جامعة لهما متولدة منهما ضرورة استحصالها من القلم صورة اجمالية التعين وطرف سوادية "الكلمة العينية؛ ومن اللوح صور تفصيل اجزاء ذلك التعين وطرف بياضيّة الكلمة العينيّة والتي بها ظهر في العين وامتاز . و بهذا الامتزاج المذكور حصل الاعيان الروحانية الممكنة المسمَّاة بالملكك. ثم انَّ ماتعلَّق من ذلك باحد شقيه الشعوري والاشعاري هوالمسميّاة بالسَّفَرة، وصورة كليّهم ورئيسهم الذي عليه مبنى اصل حقيقتهم هوالمعبّر عنه بجبرئيل ، كما آن ماتعلّـق بالشق الآخرمنه وهو المتوجه نحو الظهور والأظهار هو عموم الملائكة العاملين في العالم، واصولهم ميكائيل٧، واسرافيل وعزرائيل. فعلم من هذا ان جبرئيل هو صاحب القوة الشديدة والمكانة المكينة

ب المعالى ونست

١ - ان ٢ - ستولية

٣ \_ موادية ٢ \_ العينية التي

ه - از «وسن اللوح» تااينجارا ندارد ٢ - التي

۷ ـ از اینجا تا «فهو الجامع» را ندارد

بينهم ، لانته هوالحامل للحرف الذي هو اوّل مراتب الظهوري الوجودي وآخر تنز ّلات الكون العدمي . فهو الجامع بين الاوّل والآخر والظاهر والباطن ، اعنى الجمعية الكلية الحتمية التي لا يحملها اللاكل عظيم شديد القوى الفوى الفهورية مندرج تحت الاشعارية منها ، كما نُبتهت عليه آنفا ، فالكل تحت حكمه وامره ، فهوالمسلط المطاع .

ثم اعلم ان الكلام الذي هو مبدأ الاشعار حصل للانسان بطريقين : احدهما هو الشق الاوّل الظهوري، وهوالذي يتكلّم بهالناس بالسنتهم المتعاورة بينهم. وانمااستحصل عندهم ذلك بما رأوا من آبائهم وامتهاتهم من تداوله تلك الالفاظ بين ايديهم على ما يحتاجون اليه ويضطرون الى تحصيله. وهذا القسم لاتفاضل للناس فيه اللا بحسب كيفيته كالفصاحة والبلاغة اوكميته كحفظ جزئيات اطوارها المستعملة عند فصحائهم . والآخر هوالذي حصل له من الشق الآخر الشعوري ، وذلك هو الذي خُصّ به الانبياء عليهم الصلوة والسلام بينالبريّـة، وهوالذي حمل جبرئيل واتي ٣ به اليهم. وهم متفاوتون في استفادة ذلك منه ، فانَّه ذو الوحدة النوعيَّة التي منها اصناف الافراد المتخالفة حسب تخالف استعدادات الانبياء بما هم عليه من التشاكلة والتباين الذي لهم بحسب ازمنتهم و امكنتهم. وصاحب التمام بينهم هوالذي خصّ بالرسالة الى الخاتم العربي صلوات الله وسلامه عليه ، وهوالمستوى على صورته الحقيقية التي لذاته والبالغ الى كمالهالذي امكن وصولها اليه، وهو ذوالقوة الكاملة التي له الحصافة في الكمال الشعوري والمتانة في الاتيان بالكلام الاشعاري، على ما اشار [اليه] قوله تعالى: « ذومر"ة فاستوى ». ثم أنَّه قد ظهر لك من هذا أنَّه الجامع بين الاوَّل والآخر باعتبار حمله للحروف القرآنية والفرقانية ، وذلكُ يستلزم ان يكون له علو ذاتي يندرج تحته سائر العلوات الاضافية، فهو بالافق الاعلى، اي اعلى من ان يكون ذلك العلو الذي علم بالاضافة الى ماتحته . فتبيّن لكث حينئذ ان "الكلام الالهي " له تنز ل آخر

<sup>· -</sup> Y

١ - شديد القوى الظهورية

٣ - اية به

٤ - الذي بالاضافة

ه ـ الالهي تنزل

من هذه الحقيقة المذكورة الى قلب العبد الكامل، و بهذه المرتبة تمت التنز لات الارسالية. ثم له تنز لات الحر ابلاغية من قلب العبد الكامل الى مجالى العلانية ، وهى التنز لات التى بدونها لا يتصور الابلاغ. فنها ماهى فى ذات ذلك العبد الكامل، وهو الذى فى قواه الباطنة وجوارحه الظاهرة الى ان يُظهر اعيان حروفه لامته فى الخارج ، كما سبق تحقيق ذلك. ومنها ماهى خارجة عنه كالكتباب والحفظة من امته الذين بهم تم امر الابلاغ المذكور الى الغائبين زماناً ومكاناً . هذا ماله من المدارج بحسب صوره الظهورية العيانية والاظهارية البيانية. وهذا له مدارج وتنز لات بحسب الكشف عن معانيه الاشعارية فى بواطن الاولياء، الله ان ينتهى الى الخاتم المحبوب المهدى الذى هو الواقف على تمام المراد وكنه المرام. وتحقيق الى ان ينتهى الى الخاتم المحبوب المهدى الذى هو الواقف على تمام المراد وكنه المرام. وتحقيق هذا الكلام يحتاج الى مقد مات ذات اذناب لا يسعها هذا الحال، انتها بيتن شطر صالح منها فى كتاب المفاحص .

ثم اذا عرفت هذا، فاعلم انه وان صدق على ساير هذه التنز لات الكلامية انه حركة من العلو الى السيفل ، آلا ان العرف الشرعى القرآنى قد خصص بعض هذه المراتب بعبارة الانزال والتنزيل ، وبعضها بالابلاغ والتبليغ وبعضها بالكشف والشرح والتبين ، الى غير ذلك ، كما هو المصرح به فى غير آية من القرآن الكريم . والبسط الذى يليق ببيان ذلك غير لا ثق بهذه الرسالة . ثم ّاذا ظهر هذا ، فلنختم الكلام بوجه مفصح عن لسان اهل الحرف ، وهم اصحاب الخاتم و ورثته الذين يفهمون المعانى من الصور الثلث التى للحروف عند ماكانت فى قدس تنز هها وتجر دها عن ملابس التعلق والتركيب ، بدون ان يتوسل فى ذلك الى وضع من الواضع او بتوسيط جعل من الجاعل ، آلا انه لعدم انس طباع الاكثرين بذلك الطريق واعتيادهم فهم المعانى المتداولة من التركيبات والاوضاع المتعارفة بين ايديهم استوحشوا من هذا الطريق استيحاش الطفل الرضيع من الاغذية القوية التي بها قامت اعضاؤه الى اقدام النهوض واستوى الى تمام مرتبة الرجولية والبلوغ . فلنتعرض فى بحثنا هذا الى ماهو الاقرب الى الطباع من تلكك الوجوه تنز لا الى مدارك افهام الذاهلين وتحريضاً للطالبين. وهو انه قد عرفت ان مراتب تنز لا الى مدارك افهام الذاهلين والقاصرين وتشويقاً للمتفطنين وتحريضاً للطالبين. وهو انه قد عرفت ان مراتب تنز الات تمراتب تنز الاته قد عرفت ان مراتب تنز الاته علي القاصرين وتشويقاً للمتفطنين وتحريضاً للطالبين. وهو انه قد عرفت ان مراتب تنز الاته المراتب تنز الاتهام الذاهلين والقاصرين وتشويقاً للمتفاين وتحريضاً للطالبين. وهو انه قد عرفت ان مراتب تنز الاتهام التراك المراتب تنز الاتهام النه التراك الوحود الته المراك المراك

الكلام الكريم على تفنَّن شعبها وتنوّع اقسامها منطوية تحت اقسام ثلثة : احدها هو المعبّر عنه في القرآن بالانز [١] ل ، وهو الذي مااليه الحركة الانزالية منه عبده الخاتم ، على ماهو المنصوص عليه في غير آية. وذلك انما هو بالحركة من العالى الى السافل، لاغير، على ما اشار اليه. وثانيها هوالمعبّر عنه بالتبليغ. وبيّن انّ ذلك انّا يتحقّق بتلكء الحركة مع انبساط الكتاب بين الامم الحاضرة والغائبة زماناً ومكاناً . فصورة ذلك هي الحركة الاولى مع الحركة الانبساطية التي على بسيط ارض الاظهار على مااشار اليه. وثالثها هوالمعبّر عنه بالكشف والشرح والحكمة الى غيرذلك من العبارات، وذلك انبًا يتحقَّق بظهور سائر المراتب المذكورة في صوره الجمعية العلمية التي لها الاحاطة التامّة والدورالكامل الذي هو المنتهى بين الصور مع انطوائه على صورة الحركة الاولى الني هو المبدأ للكل"، على ما فصح عند قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: « ان الزمان قد استدار كهيئة يوم خلق الله السمُّوات والأرض». والمشير الىذلك كله صورة «م». فتبيّن من هذا ان ّ الف لام ميم هوالدّال على سائر مراتب تلك التنزّلات بما لها من الخصائص والاحكام عند اللبيب الفطن. هذا مافهم منه بحسب صوره الكتابية، وامَّا الصور الكلامية واللبابية منه، فلها ايضاً دلالة عليها باوضح اشارة ، اللا ان هذه الرسالة ليست موضع بيانها . فمن كان لذائقة ذوقه اشتهاء ذلك النوع من الحقائق ، فعليه بالمبسوطات المعزوّة الى الائمّة الاقدمين ، فانته قد بيّن فيها المسائل بمباديها واحكامها ، حتى يتم له الايقان والتحقيق . وانتها ذكرنا هذا القدر تحريكاً للفظى وتشويقاً له الىالتشميّر عنساق الجدّ في طلبه. يسترناالله وايّاكم لذلكك بحرمة محمد صلى الله عليه وسلم .

تم فی ۱۷ رمضان سنة ۸۲۸ والسلام . م ۲

١ - كل

٢ ـ تم الكتاب في ٢٣ ربيع الاول سنة ١٤١ بابرقوه. م.

gic VI could in ATACHLEGICA

<sup>-</sup> The same of the

# خرقهٔ هزار میخی

از محمد تقی دانش پژوه دانشیار دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی

خرقة هزارميخي

میادی دانتی و در السال در السال السال

درکتاب اللّمع سرّاج طوسی در باب فی ذکر آدابهم فی اللّباس (ص۱۸۷) از «خرق ، مرقعات ، صوف ، خلقان ، لبد ، مرقعه ، خریقات » ودررساله قشیریه درباب ٤ (ص٤٥٤ ترجمه فارسی) از درویش زوزنی که پلاسی پوشیده و کلاهی پلاسین بر سر گذارده بوده یاد گشته است . در کشف المحجوب هجویری درباب مرقعه داشتن و باب الخرق (ص٤٩ و ٤٤٥) به تفصیل دراین باره سخن رانده واز صد پاره یا پنج پاره که برهم دوزند گفتگو شده است . درقابوس نامه درباب ٤٤ (ص٢٥١ و ٢٥٢ ـ ٢٥٦) از اصحاب الصّفة مرقع پوش و خرقه دریدن درویشان و خرقه نهادن صوفیان یادگشته است . نجم الدین کبری در فصل یکم آداب المریدین خود از خرقه پوشیدن سخن داشته است (مجموعه شده این مین داوراد الاحباب (ص ٢٣ ـ ٢٤) هم به تفصیل از لباس و خرقه جستجو و بحث شده است .

اما خرقهٔ هزار میخی چنانکه خواهیم دید در تذکرهٔ المشایخ و اوراد الاحباب (ص۳۱ و ۳۲) ودراجازهٔ مجدالدین بغدادی به علی لالا ازان نامی بمیان آمده ولی شرحی دراین سه جا دربارهٔ آن نیامده است .

ازسخنان هجویری که صد پاره یا پنجپاره برهم دوزند و باخرزی دراورادالاحباب «واگر برخود ضربت مجاهده زدهاست و هزار شربت زهرنوش کرده و نهاد خودرا به سوزن ناکامی دوخته هزار میخی دربپوشد» گویا بتوان دریافت که هزار پارهرا برهم می دوختند و خرقه ای می ساختند و به مرید می پوشاندند.

صوفیان را درپوشیدن خرقه و گرفتن آن از پیر آداب وطرقی بوده است درفهرست فیلمهای دانشگاه (ص۲۹۶ و ۲۷۳) من ازنسبت خرقه ٔ باخرزی وسهروردی و دیگران یاد کرده ام .

محيى الدين ابن العربي رسالهاى بنام نسب الخرق دارد كه در دمشق بسال ٦٣٣

آنرا نگاشته و درآن ازچهارسلسله برای خرقهٔ خود یاد کرده و رشتهٔ آنهارا به پیامبر رسانده است ( فهرست عثمان یحیی ش ، ۵۳ ) . گذشته از خرقه پوشی، صوفیان را رسم مشابکه ای هم بوده و آنرا نیز سلسله ای بوده است. درصلة الخلف رودانی سلسله مشابکه او تا ابن العربی آمده است (همان فهرست ص ٤٤٥) . صوفیان در برابر این سلسله مانند فقهاء و محدّثان طرق اجازات هم داشتند . چندین کتاب ابن العربی را هر یک اجازه ایست که در نسخه ها یادد اشت شده است (همانجا ص ۵۳۹) .

این اجازات وطرق وسلسله ها در آشنایی باتاریخ تصویف بسیار مفید هستند و نکاتی از انها بدست می آید که در کتابها نیست. امری که شایان دقت است این است که بدانیم از کی این آداب اجازه و مشابکه و خرقه مرسوم شده است آیا آنچه در اسناد آنها آمده است از رهگذر تاریخ درست است یا نه ؟ آیا ریشه این رسوم را می توان در عرفان هندی و روش درویشان هندو و پر هیز کاران پیرو مانی و گروه جوانم ردان و عیاران کهن ایرانی و آئین مزدیسنی پیدا کرد ؟ پاسخ به این پرسشها بر رسی و مطالعه دقیقی می خواهد ، امید آنکه کسی دامن همت بر کمر بر بندد و بتواند در این باره تحقیق کند.

دراینجا من یکئ رساله و شش نامهٔ عارفانه که درآن از سرگذشت گروهی از عارفان واز اجازهٔ آنان آگاهی داده شده است میآورم :

۱ – تذکرة المشایخ که مؤلّف آن شاگرد نورالدین ابومحمّد عبدالرّحمن بن محمّد کسرقی اسفراینی (۲۳۹ – ۷۱۷) است و چون نسخه ٔ اصل ما در ۸۷۷ نوشته شده است بایستی مؤلّف میان دو تاریخ ۷۱۷ و ۸۸۸ بلکه چند سالی پیش از ۷۱۷ زیسته باشد . میدانیم که علاء الدوله سمنانی ( ۲۰۹ – ۳۳۷) در ۲۸۷ در بغداد اسفراینی را دیده و در ۲۸۹ ازاو اذن ارشاد یافته است (نفحات ص ۳۹۲) و (سرگذشت سمنانی از مظفر صدر ص۳۳) . پس باید همین سمنانی را مؤلف این رساله پنداشت .

۲ – پاسخ نامه نجم الدین ابوالجناب ابوعبدالله احمد بن عمر بن عبدالله طامه کبری خیوقی صوفی خوارزمی (زاده ٔ ۵۰۰ و کشته ٔ درصفر ۲۱۸) به مجدالدین شرف بن مؤید

بغدادی (۵۵۱ – ۲۱۶) ازهمین بغدادی. افسوس که اصل نامهٔ خیوقی دردست نیست. این مجد الدین از خانقاه داران بوده و چنانکه شیخ علاء الدوله بیابانکی سمنانی مینویسد (ص۳۹۵ نفحات جامی) «هرسال خرجسفرهٔ خانقاه [او] دویست هزار دینار زر سرخ بودهاست».

۳ ـ شجرهٔ نجم الدین کبری که بر ای رضی الدین علی لالا (درگذشتهٔ ۲۶۲) نوشته است و رساله مانندیست به عربی . افسوس که درنسخه ناقص مانده است .

درتحفه عباسی (ص۱۱۰) درفصل ۵ مقدمه آنجا که مؤلّف ازسند ارشاد خود سخن بمیان می آورد نوشته شده که سیدعلی همدانی شاگرد شیخ علاء الدوله سمنانی بوده است و او شاگرد شیخ احمد جوزقانی و او شاگرد رضی الدین علی لالا و او شاگرد مجد الدین بغدادی و او شاگرد نبیج الدین کبری و او شاگرد شیخ عمار یاسر بدلیسی و او شاگرد ابوالنجیب سهروردی از احمد غزالی از ابوبکر نسیّاج از ابوالقاسم کورکانی از ابوعلی کاتب از ابوعلی رودباری از ابوعثمان مغربی از جنید بغدادی از سری سقطی از معروف کرخی . نجم الدین کبری به سعد الدین محمد حمویی هم اجازه داده است (فهرست فیلمها ص ۲۷۶) .

٤ – اجازه ارشاد مجدالدین شرف بن مؤید بغدادی بهرضی الدین علی لالا ودادن خرقه هزار میخی باو . این نکته هم گفته شود که علی لالا چنانکه در تذکرة المشایخ میبینیم در اسفراین به خاك سپرده شده است . چنانکه شنیده ام مقامی امروزه نزدیک گورپان هست بنام «لعل علی» که مردم آن را بزرگ می دارند آیا این همان خانجای ومزار رضی الدین علی لالا نیست ؟

نامه مجدالدین شرف بن مؤید بغدادی به شمس الدین شهاب الاسلام معین الفقراء کویا همان «خویدم الفقراء معین بن محمد غیاث شهرستانی» که در روضات الجنات (ص ۱۸۲) از او یاد شده و گویا در ۱۸۲ زنده بوده است (شرح احوال عطار از فروزان فر ۱۷۰)

٦ – نامه ديگري ازمجدالدين به شمس الدين .

٧ ــ نامه محمود عراقی گویا بهمان شمس الدین ، به عربی .

٨ ــ شجره نامه ادكاني اسفرايني .

(1)

### بسمالله الرّحمن الرّحيم وبه نستعين وعليه نتوكيّل والصّلاة والسيّلام على رسوله محميّد وآله

این اوراق مشتمل است بر ذکر اسامی و خرقه و صحبت مشایخ ما ، قدّ س الله ارواحهم، و نام این کتاب تذکر قالمشایخ نهاده شد . حق تعالی برجمع کننده و نویسنده و خواننده و شنونده مبارك گرداناد ، و همگنان را توفیق اقتداء بدیشان کر امت کناد بمنه و فضله و کرمه.

اماً بعد بدانكه شيخ ما سلطان المشايخ والمحققين، وارث الانبياء والمرسلين، سرالله في الارضين، نور الملقو الحق والدين، عبدالرحمن محمد بن محمد الاسفر ابني، قدس الله روحه، طريق انزوا وخلوت از شيخ احمد جورياني دارد. واو ازقطب الاولياء شيخ رضى الملة والدين على بن سعيد ابن عبد الجليل المعروف به لالا، قد سالله روحه دارد. و شيخ على لالا خرقه از دست شيخ مجد الدين شيخان دارد نبيره شيخ ابوسعيد ابن ابوالخير، و او از دست پدر خود منور، واو از دست پدر خود شيخ كبير ابوسعيد بن ابوالخير، واو از دست بدر خود شيخ ابوسعيد بن ابوالخير، قد سالله ارواحهم. و شيخ ابوسعيد خرقه اصل از دست ابوالفضل حسن دارد، واو از دست ابونصر سراج، واو از دست شيخ محمد مرتعش، ابوالفضل حسن دارد، واو از دست ابونصر سراج، واو از دست شيخ محمد مرتعش، واو از دست سيد الطايفه جنيد، قد سالله ارواحهم.

و روایت درست آنست که شیخ ابوسعید درحال حیات ابوالفضل حسن پیش او به مجاهده و ریاضت مشغول بود ، اما از دست او خرقه نپوشید . بعداز وفات او پیش شیخ ابوعبد الرحمن محمد بن حسین السلمی رفت ، و او از دست وی خرقه پوشید . وشیخ

١- نورالدين ابوسحمد عبدالرحمن محمد بن محمد كسرقي اسفرايني (٢٣٩ - ٧١٧).

ابوعبدالرحمن السلمى خرقه از دست ابوالقاسم نصر آبادى دارد ، و او از دست ابوبكر شبلى ، و او از دست شيخ جنيد ، قدّس الله ارواحهم . اما شيخ ابوسعيد خرقه تبرك از دست شيخ ابوالعباس قصاب دارد ، واو از دست محمد بن عبدالله الطبرى ، واو از دست ابومحمد جريرى ، و او از دست استاد طريقت جنيد ، و او از دست خال خود سرى سقطى ، واو از دست معروف كرخى ، واو از دست داود طائى ، و او از دست حبيب عمى ، واو از دست حسن بصرى ، واو از دست امير المؤمنين على بن ابى طالب ، كرّم الله عمى ، واو از دست سيد كاينات محمد مصطفى صلى الله عليه وسلم .

اماً شیخ رضی الدین علی لالا طریق انزوا و خلوت از شیخ مجدالدین بغدادی گرفته است، وخوقه هزار میخی از دست او پوشیده ، واو از دست شیخ نجم الدین کبری ، وشیخ نجم الدین کبری خرقه اصل از دست شیخ الوری اسمعیل ابن حسین دز پولی خوزی دارد ، و او از دست محمد بن مانکیل ، و او از دست داود بن محمد المعروف بخادم درویشان ، و او از دست ابوالقسم ابن رمضان ، واو از دست ابو یعقوب دست ابو یعقوب طبری ، و او از دست ابو عبدالله عثمان ، و او از دست ابو یعقوب نهر جوری ، و او از دست ابو یعقوب سوسی ، و او از دست عبدالواحد بن زید ، و او در علم به حسن بصری انتماء می کند ، و در خرقه به کمیل بن زیاد ، و کمیل خرقه از دست امیر المؤمنین علی دارد ، رضی الله عنه ، و او از دست مهتر عالم محمد مصطفی صلی الله علیه وسلم و آله و اصحابه اجمعین .

اماً شیخ نجم الدین کبری خرقه تبرك از دست شیخ ابویاسر عمّار بن محمّد بن مطهر البدلیسی دارد ، و او از دست شیخ العالم العلامة ابوالنجیب ضیاء الدین عبد القاهر بن عبدالله البکری السهروردی دارد ، و او از دست پدر خود عبدالله پس از دست عمّ خود وجیه الدین عمر ، و ایشان از دست پدر خود محمّد بن عمّویه به واسطه اخی فرج زنجانی ، و محمد بن عمّویه خرقه از دست شیخ احمد سیاه دینوری ، و او از دست ممشاد دینوری ، و او از دست استاد طریقت جنید بن محمّد بغدادی ، قدّس الله ارواحهم .

امیّا اخی فرج زنجانی خرقه از دست ابوالعبیّاس نهاوندی دارد ، و او از دست شیخ کبیر ابوعبدالله ابن خفیف شیرازی دارد، واو ازدست ابو رُؤیم ابن محمیّد بناحمد بغدادی دارد ، واو ازدست سیّد الطایفة جنید .

واماً شیخ کبیر ابوعبدالله محمد بن خفیف شیرازی خرقهٔ اصل از دست جعفر حداد دارد ، واو از دست شیخ ابوعمرو اصطخری ، واو از دست ابوتراب نخشبی ، و او از دست شقیق بلخی ، واو از دست ابراهیم بن ادهم ، وابراهیم ادهم صحبت با فضیل بن عیاض ، و با سفیان ثوری داشته است ، اما خرقه از دست شیخ ابو موسی راعی پوشیده است ، واو از دست اویس قرنی ، واو از دست امیرالمؤمنین عمر بن الخطاب ، و او از دست امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب ، رضی الله عنهما ، وایشان از دست سید کاینات محمد مصطفی ، صلی الله علیه وسلم .

اماً شیخ ما نورالدین عبد الرحمن ، قدّس الله روحه ، خرقه تبراك از دست شیخ رشید الدین ابوعبد الله محمد بن ابوالقاسم المقری دارد ، و او از دست شیخ شهاب الدین عمر بن محمد سهروردی دارد ، و او از دست عم خود شیخ ابونجیب سهروردی دارد ، قدّس الله ارواحهم .

واماً طريق صحبت شيخ ما سلطان المشايخ والمحقدة من نور الملة والدين ابومحمد عبد الرحمن بن محمد بن محمد الكسرق الاسفرايني، قدّس الله روحه، صحبت باشيخ احمد جورباني داشته است ، واو باشيخ رضي الدين على لالا ، و او با سلطان المشايخ والمحقد قين مجد الملدة والدين شرف بن مؤيد ابن ابوالفتح البغدادي ، واو باشيخ ابوالجناب احمد ابن عمر الخيوق الصوفي المعروف به نجم الدين كبرى ، و او باشيخ عمّار صحبت داشته است ، و او باشيخ ابونجيب سهر وردى ، واو باشيخ احمد غزالي واو باابوبكرنساج واو باابوالقاسم كرّكاني ، ابونجيب سهر واو باه محرّكاني بامنصور خلف نيز صحبت داشته است ، واو باعثمان مغربي، واو باابوعلي كاتب ، واو باابوعلي رودبارى ، واو باسيد الطايفه جنيد ، قدّس الله ارواحهم ، واو باخال خويش سرى بن المغلّس السقطي ، واو باابو محفوظ معروف بن فيروز الكرخي ،

واو باشیخ متورّع داود طائی، واو باحبیب عجمی، واو باحسن بصری، واو با امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب ، کرّم الله وجهه، واو باسیّد کاینات وخلاصهٔ موجودات محمد مصطفی، علیه افضل الصّلوات والتّحیات .

اماً ازمعروف کرخی دوشعبه میشود: یک شعبه چنانکه یادکرده شد. وشعبه دیگر مروف کرخی صحبت با علی بن موسی الرّضا داشته است ، و او با پدر خود جعفر صادق ، واو باپدر خود محمد باقر ، واو باپدر خود علی زین العابدین ، واو باپدر خود حسین بن علی رضی الله عنهم ، و او باپدر خود امیر المؤمنین علی بن ابی طالب ، کرم الله وجهه ، واو باخواجه کاینات محمد مصطفی صدی الله علیه وعلی آله وصحبه اجمعین .

تُوُفِّى رسول ُالله صلّى الله عليه وسلّم بالمدينة فى شهر ربيع الاول سنة عشر من الهجرة ، وهو ابن ثلث وستّين .

#### ذكر وفات جماعتي ازمشايخ ما قدّسالله ارواحهم

مولود شيخما نورالدين عبدالرحمن ، قدّس اللهروحه ، روز دوشنبه بوده است چهارم ماه شوال سنة تسع وثلثين وستمائة ، وفات وى شب چهارشنبه سيم جمادى الاولىٰ سنةسبع عشر وسبعائة ودربغداد مدفون است .

وفات شیخ احمد گورکپانی، قدّس الله روحه، درسنة تسع وستّین وستمائه بوده است ودرگورکپان مدفون است .

وفات شیخ لالا ، قدّس الله روحه ، درسنة اثنی واربعین وستمائه بوده است ، و در اسفراین مدفون است .

مولود شیخ مجدالدین بغدادی، قدّس الله روحه، در جمادی الاولی سنة ستّوخمسین وخمسیائة بوده است ، وشهید شد درخوارزم در جمادی الاخر سنة ست عشر وستمائة ، و وی را به نیشابور برده اند و آنجا دفن کرده اند .

مولود شیخ نجم الدّین کبری رحمة الله علیه ، درسنة اربعین وخمسما ثة بو ده است ، و

شد درصفر سنة ثمان عشر وستمائة درخوارزم درجنگ كفـّـار .

وفات شیخ ابونجیب سهروردی ، قدّس الله روحه ، [توفتی] سنة ثلث وستین وخمسهائة ، ودفن بالبغداد .

شیخ احمد غزالی ، قدّس الله روحه، توفّی فی ربیع الآخر سنة سبع عشر وخمسمائة ، ودفن بقزوین .

شیخ ابوسعیدابوالخیر ، قدّس الله روحه ، توفتّی فی سنة اربعین واربعائة ، و دفن بمیهنه . شیخ ابوعبد الرّحمن سلمی ، قدّس الله روحه ، توفتّی فی سنة اثنی وعشر واربعائة ، ودفن فی نیشابور .

شیخ ابوعثمان بن سعید ابنسلامالمغربی توفتّی فیسنة ثلاث وسبعین وثلثمائة،ودفن بنیشابور .

شیخ ابوعلی حسین بن احمدالکاتب، قدّس الله روحه، توفتی نیف واربعین و ثلثمائة. شیخ ابوعلی احمد بن محمدالر و دباری توفتی سنة اثنی و عشرین و ثلثمائة، و دفن فی مصر. شیخ ابو بکر شبلی اسمه دُلف بن حَجَدْدَرْ، وقیل ابن جعفر، سنة اربع و ثلثین و ثلثمائة، و دفن ببغداد.

شیخ ابومحمد عبدالله بن محمد المرتعش النیشابوری توفتی ببغداد سنة ثمان[و]عشرین وثلثهائة .

وشیخ ممشاد دینوری توفتی سنة تسع وتسعین وماتین ، وقیل سنة تسع وسبعین ودفن بدینور .

شیخ ابومحمد رُؤیم بن محمد البغدادی توفتی سنة ثلث وثلثمائة ، و دفن ببغداد . شیخ ابوالقاسم جنید ابن محمد توفتی [سنة] تسع و تسعین و ماتین ، و دفن ببغداد . شیخ سری بن المغلس السقطی توفتی سنة سبع و خمسین و ماتین ، و قبل احدی و خمسین و دفن ببغداد .

شیخ معروف کرخی توفتی سنة ماتین، وقیل احدی وماتین، ودفن ببغداد .

شیخ ابوعبدالله محمد بن خفیف الشیرازی، توفتی سنة احدی وسبعین وثلثمائة ، ودفن بشیراز .

شيخ ابوتراب عسكر بن حصين النخشبيّ توفيّي سنة خمس واربعين ومأتين . شيخ ابويعقوب اسحق بن محمد النهرجوريّ اقام بالحرم مجاورا ومات به في سنة ثلث وثلثمائة .

ذكر مواضع جماعتى ازايشان وحكايات ايشان وذكر مدفن ايشان رحمهمالله كَسْسُرِق به فتح كاف وسكون راء وسكون قاف ديهي است از ديهاى اسفراين. و

اسفراین شهریست درخراسان.

گورپان را جوربان مینویسند به فتح جیم پسآن واو وسکون را وفتح با پسآن الف پس آن نون ساکن ، دیهی است از دیمهای اسفراین .

خییوق به کسر خا پسآن یای ساکن وفتحواو وسکون قاف، شهریست از شهرهای خراسان ، واکنون از تبع خوارزماست .

شیخ عمّار بدلیسی مدفوناست در بدلیس به کسر با به سکون دال و کسر لام پس آن یا وسکون سین، قصبهایست نزدیک اخلاط به زمین ارمن از روم .

سهرورد دیهی است نزدیک سنجاس میان زنجان و ابهر .

غزال به فتح غین وتخفیف زا دیمیاست از دیمهای طوس.

کُر ّکان به ضم ّکاف به فتح رای مشدّد دیمی است از دیمهای طوس .

کرخی منسوب است باکرخ ، محلّتی است از محلّتهای بغداد .

دینور شهری است در کردستان نزدیک همدان .

شیخ ابوالعباسنهاوندی مدفوناست درنهاوند، شهریاست درکردستان نزدیک به لرستان .

شیخ اسماعیل قصری دزبولی خوزی مدفون است در دزبول به کسر دال وسکون

زا وضم ّ باپس آن واو وسكونلام. شهريست درخوزستان، وقصر محلتي است از دزبول.

شیخ محمد مانکیل ، به فتح میم پس آن الف وسکون نون و کسر کاف پس آن یا وسکون لام ، مدفون است در لرستان در ولایت رزوانان به فتح را وسکون زا وفتح واو پسآن الف و فتح نون پسآن الف و سکون نون در دیهی انجلته به فتح الف و سکون نون و فتح جیم و فتح لام باتشدید و سکون ها .

وشیخ داود بن محمد خادم مدفوناست در لُرستان در ولایت مانکرّه به فتح میم پس آن الف و سکون نون به فتح کاف و فتح را با تشدید و سکون ها در دیهی کشمن [به کسر کاف] وسکون شین و کسر میم وسکون نون .

ابوالقاسم بن رمضان مولود ومنشأ وی از خراسان است ومدفون است درخوزستان درموضعی که آنرا چهار آسیاب گویند میان ششتر و دزبول .

نهر جوری منسوب است با نهر جور موضعی است درفارس.

سوسی منسوب است باسوس ، موضعی است درخوزستان نزدیک مشدا دانیال پیغامبر علیه الستلام .

طبری منسوب است با طبرستان یعنی مازندران.

على بن موسى الرّضا رضى الله عنه ، مولود وى درمدينه بوده است سنة ثمان واربعين [و] مائة ، وفات وى سنة ثلاث ومأتين ، ومدفون است درمشهد طوس ، وعمر وى پنجاه و پنج سال .

مولود امام موسی کاظم ، رضی الله عنه ، سنة ثمان عشرین ومائة، وفات وی سنة ثلث [و] ثمانین ومائة، در بغداد مدفون است، وعمر وی پنجاه و پنج سال بود .

وفات امام جعفر صادق ، رضى الله عنه ، سنة ثمان واربعين ومائة ودرمدينه مدفون است ، وعمر وى پنجاهو پنج سال بود، ومادر وى امّ فروه است بنت القاسم بن محمد بن الى بكر صدّيق ، رضى الله عنهم .

١ - كويا : مشهد .

امام محمد باقر، رضی الله عنه، مولود وی به سال پیش از وفات حسین، رضی الله عنه، بود، وفات وی سنة اربع عشر ومائة، و درمدینه مدفون است، و عمر وی پنجاه و هفت سال بود.

ولادت امامزین العابدین علی بن حسین، رضی الله عنهما، سنة ثمان و ثلثین بو ده است، و فات وی سنة اربع و تسعین، و در مدینه مدفون است.

امام حسین بن علی ، رضی الله عنهما ، درناحیت شهر حلّه مدفون است درموضعی که آن را کربلا خوانند ، به فتح کاف به سکون را به فتح با ولام الف ، وی را آنجاشهید کردند و همانجا مدفون است ، ومشهد وی مشهور است . ولادت او درمدینه بوده است ، و به شش ماه پس از ولادت برادرش حسن بوده است ، رضی الله عنه ، ولادت او بود . و هیچ فرزندی که شش ماهه از مادر آمد نزیست اللاحسین بن علی و عیسی بن مریم ، صلتی الله علیه و رضی الله عنه . و عمر حسین پنجاه و هفت سال بود .

امیرالمؤمنین علی را، رضیالله عنه، درکوفه شهیدکردند فی سنة اربعین من الهجرة، وعمر وی شصت و پنج سال بود، وهم آنجا درکوفه مدفون است.

امیّا آنچه گفتیم لالا این نامی است که شیخ ابویوسف همدانی ، رحمة الله علیه ، شیخ سعیدرا نهاده است ، پدر شیخ علی لالا ، رحمة الله علیهم ، از بهر آنکه شیخ ابویوسف همدانی شیخ سعیدرا بزرگ اصحاب خودگردانیده بود در شهر مرو ، واهل مرو بزرگ و رقیب [را] لاله گویند. وشیخ سعید وسنائی هر دوغزونی (گویا : غزنوی) بوده اند ، ومیان ایشان خویشی بود ، و هر دو در خدمت ابویوسف همدانی می بودند در مرو ، و اکنون سنائی درغزنین مدفون است در مشهد سلطان محمود ، رحمة الله علیهما ، وشیخ سعید در خراسان در ولایت جوینان در دیهی که آن را خسرو شیر گویند . و شیخ سعیدرا صدو پنجاه و سه سال عمر بود ، و بعداز صد سال گی زن خواست ، و وی را فرزند بسیار بود ، و کوچکترین ایشان بود ، و بعداز صد سالگی زن خواست ، و وی را فرزند بسیار بود ، و کوچکترین ایشان شیخ علی بود که شیخ طریقت مااست رحمة الله علیهم .

اميًّا آنچه گفتيم كه ابوالجنَّاب، شيخ نجم الدين كبرى، رحمة الله عليه، مصطفى را،

صلتی الله علیه وسلتم در خواب دید ، و کنیت او ابوالجنتاب کرد ، به تشدید نون . وشیخ نجم الدین گفت : چون از ان حال باز آمدم هر چیزی که داشتم از دنیائی مالوکتاب وغیره همه تجرید کردم در اسکندریه درمصر . و چنین گویند که شیخ نجم الدین از غایت زیرکی که داشت استاد وی درحق وی گفت : «کأنه الطامتة الکبری ، بدین سبب وی را نجم الدین کبری گفتند . وشیخ نجم الدین کبری باشیخ روز بهان کبیر هم صحبت داشته است ، وبا قاضی ابن عصرون هم صحبت داشته است به شام . وشیخ روز بهان کبیر از فارس بود و در مصر مدفون است . از کبار اصحاب شیخ احمد غز الی بود ، اورا کرامات بسیار بوده است .

اماً آنچه گفتیم به واسطه ٔ دست اخی فرج زنجانی ، این حکایت چنان بوده است که شیخ محمد عمریه ، رحمة الله علیه ، که فرزندان خود عبدالله و وجیه الدین عمررا خرقه می پوشانید ، واخی فرج زنجانی آنجا حاضر بود ، وشیخ محمد عمریه خرقه خود به دست اخی فرج زنجانی نیز خرقه خود به دست شیخ محمد عمری به داد تا ایشان را پوشانید . و چنین شنیدم که اخی فرج زنجانی نیز خرقه خود به دست شیخ محمد عمری به داد تا ایشان را پوشانید .

وصلتى الله على سيّدنا محمّد وآله وصحبه اجمعين تميّت الكتاب على يد العبد الفقير المحتاج الى رحمة الله تعالى درويش على بن ابوسعيد الكججى ثم الحامدى ، حامدا و مصليّا على نعائه فى شهور سنة سبع وسبعين و ثمانمائة ، والحمد لله شكرا . ٢

(4)

ديگر درانوقت كه شيخ مجدالمدين البغدادي، رحمه الله درخر اسان بود شيخ نجم الدين

١ - اصل : طامة .

۲ ـ اینستن از روی نسخهٔ پاریس s.p. 1356 ( بلوشه ۱: ۱۲۲ س ۱۵۹ ) ( فهرست فیلمها ص ۴ وی) در اینجا به چاپ رسیده است و نسخه دیگری ازان سراغ نگرفته ام.

کبری ، قدّس سرّه ، بدو کتابتی فرموده مشتمل برین معنی که مرا درخوارز م بودن خوش نیست ، از خوارزمیان چیزی نیاید ، در دین بی اعتقادند و در دانستن معنی بی استعداد ، ودر رفتن راه طریقت بی قوّت .

بسم الله الرَّحمن الرَّحيم . الحمد لله رب العالمين . والصَّاوة على نبيَّه محمَّد وآله اجمعين . وسلامالله على سيَّدنا ومولانا الشيخ الامام الاجلُّ الحافظ، محيى السَّنة والطريقة نجم الملَّة والدِّين ، شيخ الاسلام والمسلمين ، قطب الاولياء صفوة الله سلطان المحقِّقين ، ورحمة الله و بركاته، بحمدالله كه به واسطه يمن همّت وحسن تصرّف وولايت شيخ، متّعناالله بطوله، آفریدگار وپادشاه جل جلاله آن دیده کرامت کرده که نهایت افتقار به آن حضرت و ولايت دريافت ، كمال مراتب آخرت وسيلت آن باز ديده شدهاست . و توان دانست که چون احتیاج بهواسطهای درسرای آخرت اثبات افتد درسرای دنیا چه ا [فتد، که] « الشيخ في قومه كالنبي في امـته » به حقيقت همان نسبت احتياج كه [به] پيغمبر است دردنيا و آخرت [براي] هركه واسطه حضرت نبوّت است حاصل باشد. ليكن چونراه او ... واسطه حسن او . . . معاملت ولایت برگشاده شد و طریق استفادت و افراز آن دریای بی ساحل مسلوك گشت ، اگر از راه ظاهر اتصالی که در نظر تحقیق مجازی صرف افتد اتَّفاق نيفتد درآن ماءالحيوة شايبه تكدّري تصور نتوان كرد . واقعه اويس قرني وتخلف او از حضرت نبوی گواه عدل این تحقیق است اگرچه نزاع ظاهر و داعیه سنیه فرض ملازماست ، و متقاضی بی فتور . امّا چون حرکت مشوّش جمعیت باطن طایفه میشود كه رعايت احوال جمعيت ايشان به حكم آفريد كار ، سبحانه وتعالى ، فرض وقت كشته است، واشارت شيخ رضي الله عنه ظاهراً و باطناً بدان پيوسته، هروقت كه آنانديشه درجنباند این معنی مسکن آن نایره گردد . بااین همه درین وقت که امام برادر فریدالدین حکّاك ازان حضرت باز رسید، وتشریف خطاب بزرگوار بدینضعیف رسانید، چندانسلسلهٔ طلب درجنبانید که عنان تمالک و تماسک از دست اختیار بیرون خواست رفت . امّا همان مانع تسكين پيدا آمد، تا برآن قرار افتادكه حاليا به جانب نسا بيرونرود، وخللي

که بدان طرف به سبب عیبت ایشان افتاده است برگیرد، واحوال طالبان را که از فتنه خراسان تشویش یافته بود به خلوتی مضبوط گرداند، و روی به خدمت نهد، و تحصیل سعادت دوجهانی را به دریافت آن خدمت تجدید کند، وظاهر را که مدتهاست که درغیرت باطن است بدان اقبال مشرّف گرداند [شمّه ای] از ملالتی خاطر که درقلم آورده بودند، آتشی دردل و جانم زده است این ضعیف را از آب روشن تراست که مقر بان آسمان را بینایی کمال آن خواجه نباشد، تا به باز ماندگان زمین و گرفتاران طبیعت «اولئک کالانعام» چه رسد. شعر:

قدر چو تویی زمین چه داند کان قدر به آسمان دریغ است این ضعیفرا جانو [دل] و تن فدای راه آن یگانه جهان است، بگواهی خدای و جمله ملایک و بیغمبران و جمله اولیاء تا به خانقاه چه رسد . این ضعیف بر عقب این خدمت می رسد، ان شاءالله تعالی، تا درخواست کند، و نیاز ظاهر و باطن عرضه دارد ، تا باشد که حق "، سبحانه و تعالی، اندران شیخ را به ارادت در جنباند، و باجمله و زندان ومریدان روی به خراسان نهد، و هر بقعه که اختیار فرماید خواه در نیسابور و خواه در مرو دران نزول فرماید . و این ضعیف را دستوری دهد ، تا خدمت را در میان در بندد ، و به فرق سر بایستد، و تا آخر عمر خود را آسایش دینو دنیا حاصل گر داند و اگر چه از خود به به فرق سر بایستد، و تا آخر عمر خود را آسایش دینو دنیا حاصل گر داند و اگر چه از خود به نظاهرالوقع آسایش نتواند کرد ، و یامصلحت دینی و اشارت غیبی بران دارد که این ضعیف را به طرف دیگر فرستد ؛ بروفق فرمان مگر انقیاد بر میان بندد، انشاءالله تعالی و صلتی الله علی محمد و آله اجمعن .

(4)

هذه رسالة شريفة وشجرة مباركة كتبها الشيخ الامام سلطان ارباب الكشف والالهام ابوالجناب نجم الدين الكبرى للشيخ رضى الدّين على لالا، قدّس الله روحها وزادفتوحها.

١ - اصل : طرف نسبت .

بسم الله الرّحمن الرّحيم . الحمد لله ربّ العالمين . والصّلوة على سيّـدالمرسلين محمـّـد و آله اجمعين .

امرًا بعد يقول اضعف عبادالله تعالى ، احمد بن عمر بن عبدالله الصوفى: لبست الخرقة من سيَّدى وشيخي شيخ الورى اسماعيل [بن] الحسين بن عبدالله القصري، قال: لبست الخرقة من الشيخ محمد بن ماليكي ، قال : لبست الخرقة من داود بن محمد المعروف بخادم الفقراء ، قال : لبست الخرقة من الشيخ ابي العباس ادريس ، قال : لبست الخرقة من الى القاسم بن رمضان، قال لبست الخرقة من الى يعقوب النهرجوري، قال: لبست الخرقة من الى يعقوب السّوسي ، قال: لبست الخرقة من عبد الواحد بن زيد ، [وهو] تلمّذ على الى الحسن البصرى فىالعلم ، ولبس الخرقة من كميل بن زياد ، والحسن البصرى تلمَّذ فى العلم على على بن ابى طالب ، كرّم الله وجهه ، ولبس كميل بن زياد الخرقة من على بن ابى طالب ، رضي الله عنه ، ولبس على بن ابي طالب الخرقة عن رسول الله. ولبس الخرقة منتى الولد الاعز الاكرم الورع المتقى الزّاهد الشيخ رضي الدين على لالآء السّعيد الجويني ، احسن الله توفيقه ، وجعل الاولياء والاصفياء والانبياء في الجنة رفيقه ، وحسن ٢ اولئك رفيقا . واوصيت بثلث كما اوصى رسولالله ، صلى الله عليه وسلّم ، اباهريرة : ان يصلّى ركعتى الضّحى ، وان يصوم ثلثة ايّـام من كل شهر، وان لاينام اللا على وتر. واوصيت بحسن السّـمت والسّـداد، وان يديم ذكرالله تعالى وقراءة القرآن واصلاح ذات البين وايصالالرحمة والنفع الىالخلق. فقد قال ، عليهالصَّلوة والسَّلام : خيرالناس من ينفع الناس . وان يكون متَّبعا كتابالله تعالى وسنية رسول الله ، صلّى الله عليه وسلّم ، فيما يعن له من الحوادث ، وان يعفوعمّا ظلمه ، ويعطى من صرفه، ويحسن الى من اساءالله، فانه دأب الصالحين. ولا يخوض في الكلام، ويدع المبتدعين . وان قدر ان يقوم الى الصلوة قبل ان يطلع عليه فحسن ، فانَّه دأب المحبين. وان يخدم رجال الله الله ين لاتلهيهم تجارة ولابيع عن ذكر الله واقام الصَّلوة وايتاء

١- در تذكرة المشايخ آمده: محمد مانكيل ، نيز در اوراد الاحباب (ص٧٧).

٢- اصل : والحسن .

الزّكوة، وان ياخذ نفسه بالعزائم لا يمسها بالرخص ويجتنب الفساد، فانه مطعن، والعجب فانه مهلكة . وان يختار الايثار [على] الشحّ، فانه خاصّية امّة محمّد، صلّى الله عليه وسلّم، ويؤثرون على انفسهم ولوكان بهم خصاصة . وان يختار الخلوة على مخالطة النّاس، فانها انجح في هذا الزمان لكثرة الاخوان السّوء والخلّلان، وقد قيل : الخلوة خير من جليس السّوء . ويرضى عن الله في السّرّاء والضّرّاء والشدّة والرّخاء . وان يفوض اموره اليه، فيقول اذا اقبل عليه الضرّ والشدّة : الحمد لله على كلّ حال ؛ واذا اقبل عليه السّرّاء والرخاء : الحمد لله النّدى بنعمته تتم الصالحات . وفيه كفاية .

وقد لبست خرقة التبرّك من الشيخ ابى ياسرعمّار بن ياسر بن مطر بن سحاب ... (افتاده)

۱- در مصباح الهدایة (ص ۱۰) و اوراد الاحباب و قصوص الاداب ابوالمفاخر یحیی باخرزی (ص ۲۳) از خرقه گفتگو شده است. در اسناد تلقین الذکر همین اوراد الاحباب (ص ۲۸ دیباچه) چنین آمده است: «وهو ( نجم الدین الکبری ) اخذه عن الشیخ ابی یاسر عمار بن محمد البدلیسی بمدینة اخلاط» در جنگ موزهٔ آرکشولوژی ترکیه ش ۲۸ (فیلم ۱۰۱ دانشگاه ص ۸۰؛ فهرست میکروفیلمها) مورخ ه ۹۳ گردآوری شریف بن علی حسنی (۸۲ د) سلسلهٔ عرفا بدینگونه یادشده است: اسحاق ختلانی، سیدعلی همدانی، محمود مزدقانی، علاء الدوله عمنانی، نور الدین عبد الرحمن اسفراینی، احمد ذاکر جوزقانی، علی لالا، نجم الدین کبری، عمار یاسر بدلیسی، ابوالنجیب سهروردی، احمد غزالی، ابوبکر نساج، ابوالقاسم کرکانی، ابو عمر مغربی، ابوعلی کاتب، ابوعلی رودباری، جنید بغدادی، سری سقطی، معروف کرخی، امام علی رضا، امامان دیگر شیعی تاپیامبر.

این دو سند ما تنها در فرائد غیاثی نسخهٔ خطی دانشگاه آمده و ناقص است. در شرح احوال عطار فروزان فر (ص۲۲) ازاین یاد شد است.

(2)

هذه رسالة شريفة فى اجازة الارشاد من نتائج انفاس قدوة الاوتاد الشيخ مجدالدين البغدادى للشيخ الساّلك الناسك الشيخ رضى الدين على لالا قدّس الله روحها

شیخ مجدالدین بغدادی را بعداز تکمیل که شیخ نجم الدین کبری قد سرسم ا به خراسان حواله فرموده بود و در شهر نیشابور ساکن می بود ، و خوارز مشاه که پادشاه باجاه بود اورا به اکراه واجبار به خوارز م استدعاء نمود و همراه برد ، و در خانقاهی که به اسم او بناکرده بود اجلاس فرمود . واین شیخ مجدالدین ابتداء که به دولت ملازمت [وسعادت مصاحبت شیخ نجم الدین کبری مشرق و مستسعد نگشته بود ، ملازم پادشاه خوارز م می بود ، واو پسر طبیب خوارز م شاه که خلیفه بداور ا ، و اور ا با برادر او جهت دار الشفای خوارز م شاه به خوارز م فرستاده بود ، و ایشان همه مردم دانشمند و فاضل بودند .

القصّه شیخ نجم الدین شیخ مجدالدین را تربیت فرمود، وراه نمود، واو از کاملان عصر گشت، [ترك] ملازمت سلطان ودارالشفاء [کرد. بعدازمرتبه تکمیل] شیخ رضی الدین علی لالا ، قدّس سرّهما ، خرقهای فرمود ، و هزار میخی الطف نمود ، و این شجره نوشت :

[نسخه اجازتی که سلطان المشایخ مجدالدین البغدادی قدس الله سرّه العزیز جهت شیخ المشایخ رضی الدین علی لالا روّح الله روحه نبشته است]۲.

بسم الله الرّحمن الرّحيم . الحمد لله ربّ العالمين والصّلوة على نبيّه محمـّد و آله اجمعين. قال الله تعالى : « وماكان المؤمنون لينفروا كافّة ، فلو لانفر من كل فرقة منهم طائفة

۱ ـ در اوراد الاحباب ( ص۳۱ و ۳۲ ) یادی از خرقهٔ هزار سیخی شدهاست همچنین در تذکرة المشایخ که در همین جا بچاپ رسیدهاست .

٢ \_ اين عنوان از نسخهٔ پاريس است .

ليتفقُّهوا فىالدَّينولينذروا قومهم اذا رجعوا اليهم لعلُّهم يحذرون» آستانه حضرت صمديَّت درعلوچون غایت کمال داشت ، حظوظ وادراك خلایق در حرمان و نایافت و عجز تعبیه افتاد، كي «العجز عن درك الادراك ادراك». پس آفريدگار سبحانه و تعالى به محض عنايت بی علت طایفهای را از بنی آدم برگزید وایشان را واسطهٔ حضرت گردانید ، تا ضعیف جگرانی که طاقت حرف ندارند ، چون تهمت شائبهٔ صورت بشریت ممزوج کردد ، ازان برخوردار توانند شد . وهمین نسبت درحقیقت کمال وسایط نیز معتبراست ، تاچون خورشيد نبوّت ازسيّد اوّلينو آخرين، صلوات الله عليه وسلامه، درافق حقّ تعالى طلوع کرد'، جان عاشق پیشهٔ صدّیق در هوای تصدیق ذرّه صفت در رقص آمد . باز چون كار ولايت عثمان وغير او رسيد، وتاب تابش آن آفتاب نياوردند، آن كمال را درصورت واسطكى صدّيق تعبيه كردند، تامناسب مزاج آنضعفاء كشت، وبدانوسيلت ازحضيض بازماندگی روی به ذروه کمال قبول آوردند . لیکن چنانکه علق مرتبه درحقیقت مانع ادراك گردد ، تاچنانكه كاملان در افادت حقیقت خلقیترا محتاج وسایط شوند ، غیر ایشان اگرچه ازان کمال محروم مانند [دررسانیدن فواید بهغیر چون دوری درمیانافتد، محتاج وسایط گردند . و اشارت حق سبحانه وتعالی در بیان «وما کان المؤمنون لینفروا کافّة » بدین حقیقت است ، تاطایفه ای که درایشان استعداد قبول باشد مرد وار قدم در راه نهند، و به داعیهٔ همّت خودرا بدان مرتبه رسانند، که فایدهٔ اصل به فرع توانند رسانيدكه «ولينذروا قومهم [اذا] رجعوا»].

فرزند عزیز دین این [ضعیف شیخ علی (= الا) اعلاه الله مدتهاست تاانس صحبت این ضعیف یافته است ،] و از حقایق امور دینی بهره مند گشته ، و به تازگی تجدید عهد [واجب شناخت ، و نزدیک این ضعیف] آمد و حکم صحبت را مسجل گردانید . بعداز استخاره واستجازه اشارت وقت آن اقتصاء [کردکه اورا] بازگردانیده شود ، تاچون ایه مقام] اثر صدق ارادت بازیافته است ، و از فقه دین برخوردار گشته ، چون به مقام

١- نسخهٔ دانشگاه : کند .

خود باز رسد ، به قدر طاقت و استطاعت خود از عهده و لينذروا قومهم اذا رجعوا» بيرون آيد، وخلقرا به معاملت از زندگانی تنبيه واجب داند ، وزفان حال را گوياتر از زفان قال گرداند، چه قال در محل اعتراض اغياراند، وحال به قوت سلطنت آفت انكار واعتراض ازباطن بيگانه و آشنا محو گرداند . و اگر طالبي را صدق ارادت در جنباند، و بعد مسافت مانع عجز بشريت او گردد، تا بدين ضعيف نتواند رسيد ؛ ترتيب كار و تدبير پرورش چنانكه ديده است و دانسته در پيش او نهد، و اورا در صحبت و خلوت از آفات و كدورات پاك گرداند ، واز بيگانگی به آشنايي رساند . واز راه خداى مداهنت نكند، و در تقرير حق جانب مدارات فرو نگذارد ، و مراقبت احوال كسى كه بدو پيوندد به مراقبت كند، و در و هرنسيم سعادتی كه از مهب كند، و در ولايت خود بازيابد ، آن را معلول هيچ تصر ق نشناسد . و مريدان را تادر صحبت عنايت در ولايت خود بازيابد ، آن را معلول هيچ تصر ق نشناسد . و مريدان را تادر صحبت تمام نيابد ، شايسته خلوت نشناسد ، و در رعايت جانب طالبان خود را از شره نگاه دارد ، واين عهده را تكايف هر چه تمام تر تصور كند . و روز قيامت [خود را مسئول شناسد] .

وبدان که اجازتی تصرف درقلم آمد، تااثر خیری منتشر گردد، وبرکت دین متین [محمدیبه خلق] رسد . خودرا برهیچ کس ، کاینا من کان ، خصوصابر نومریدانی که بدین ضعیف پیوندند، مر [جتح ندارد، و] درجلوهٔ عروسان از جمال نظارگیان غافل نماند . و نشست و خاست و گفت و شنید [از شایبهٔ] هوا و نفس پاك دارد . و تا به دل به حضرت بازنگردد ، به زفان هیچ نگوید . و در اوقات وصیت [و تنبیه] پیوستگان ، دعای ارواح مشایخ و صلوات بر ارواح مقد س انبیاء علیم السلام برخود و اجب شناسد . و اشار ت باطن دامًا با [صورت] شریعت و حقیقت روشن این ضعیف موازنه می کند ، تا به حقیقت بدعتی یا تصرف مذمومی مبتلان کردد . و تقوی و خشیت را شعار و د ثار خود سازد تااز [معاملات] خود در د نیا و آخرت برخوردار باشد ، ان شاءالله تعالی . حق سبحانه و تعالی اورا و د ل عرد در د نیا و آخرت برخوردار باشد ، ان شاءالله تعالی . حق سبحانه و تعالی اورا و د ل اعزیز ] اورا در حفظ خود بدارد ، و امداد لطف و عنایت خود منقطع مگرداند ، بحق عمید صلی الله علیه [و آله ، اجمعین و سلتم ] کتبه الفقیر الی [الله] شرف بن المؤید البغدادی

[حامدالله تعالى ومصلّيا على نبيه .] ا

(4)

هذا السّواد منقول من خط السعيد الشهيد قطب الراحلين مجد الملة والدين مقتدى اهل الطريقة والحقيقة شرف بن المؤيد البغدادى ، قدّس الله سرّه

بسم الله الرّحمن الرّحيم.

الحمد لله ربّ العالمين . والصّلوة على نبيّه محمّد وآله اجمعين . وسلام الله تعالى على الولد العزيز شمس الدين شهاب الاسلام افتخار الاصحاب معين الفقراء ، ورحمته وبركاته . آرزومندى بهمشاهده أنيس (؟) نه چندان است كه درعبارت توان آورد . حق سبحانه وتعالى طريق ملاقات برنيكتر وجهى مقرون رضاى خود گشاده گرداناد . اين تحيّت بيستو يكم ماه شوال اصدا افتاد از حال سلامت . وچون روى آمدن خراسان نبود ، دل برمقام خوارزم نهاده آمد . «لعل الله يحدث بعد ذلك امرا» .

پیش ازین بردست زعیم ابوالقاسم مطول نوشته آمده است آنچ حادث شده بود آنست که از نسابور قریه ٔ ارحد نبشته بود که خدمت خانقاه لنکران برخادم یعقوب قرار گرفته است . دل مشغول شد تا چه حادث شده است . وفرزند علی لالا کجاست ، و بچه سبب خدمت بتو تفویض افتاده است ؟! اگر ایدر علی بودست ، و خانه ٔ او دران ؛ سخنی نباشد . اما اگر برخلاف رضای اوست ، واورا دل ماندگی ظاهر شده است ؛ البته نشاید

۱- این سند درفرائد غیاثی نسخهٔ ش۲۰۷ دانشگاه تهران ونسخهٔ ش۲۱/ه ۱۱ ایا سند درفرائد غیاثی نسخهٔ ش۲۰ ایا درفیا (بلوشه ۱۲۲ ش ۱۲۲ ش ۱۵۶۵ ایا میاموفیا (فهرست فیلمها ۱۲۰ ش ۱۲۲ ش ۱۵۶۵ و سخهٔ فراید غیاثی در اینجا آسده جز در پارهای فهرست فیلمها ص۲۱ هم گرفته شده است. در سجلهٔ یغما ش ۲۱ از روی نسخهٔ پاریس جاها که از نسخهٔ پاریس هم گرفته شده است. در سجلهٔ یغما ش ۲۱ از روی نسخهٔ پاریس چاپ شده است. در شرح احوال عطار فروزان فر ص ۲۸ از این سند یاد شده است.

بهیچ وجه معذور نباشد . تاحقیقت تعلق ارادت بدینضعیف تصرّف شیطانرا بخود راه دهند تاآثار برعاقبت ظاهر گردد، وخلل دراخوت دینی که راه بدان انجامد ظاهر گردد. اگر هیچ گونه در میان اصحاب نفاری ظاهر شده است یا می شود ، نز دیک این ضعیف معذور نیستند که شب بانفار خسبند ، وازپیش برندارند . قدم نهادن درراه جوان مردان و رقم دعوی سلوك طربق حق سبحانه برخود كشيدن خردكاری نيست . به ضرورت هركرا سر صحبت ويارى اينضعيف است؛ خصم خود بايد بود، ويار برادر ديني والا حقیقت برخورداری از کار برخیزد ، و روز قیامت بدین معامله مؤاخذه شود . هرکه یک روز بیشتر به خدمت پیری پیوست، اورا مطلقا تقدماست . خواجه زادگی ارباب دنیا دیگرست، و بندگی خدای دیگر . صنادید عرب و بزرگان قریش درخواست کردند که مارا ننگئ می آید که پهلوی بلال و صهیب و گدایان بنشینیم . اگر مارا محلّی علی حده ترتیب می توان کرد ، مسلمان شویم . غایت شفقت باطن مهتر ، صلوات الله علیه ، بر عموم خلق میل احدیت (؟) کرد ، تا باشد که بزینت اسلام متحلتی شود ، و از آتش دوزخ خلاص يابند . حق سبحانه وتعالى اين آيت بفرستادكه «ولا تطردالذين يدعون ربهم بالغداة والعشيّ يريدون وجهه» و اين آيت كه «واصبر نفسكُ مع الذين يدعون رجم بالغداة والعشي "، وایشان را در کفر بگذاشت، ودر آتش روا داشت ، و روا نداشت که گردی برخاطر دوستی نشیند . هرآفت که به ولایت رونده راه یابد میدان از عدم التفاتی رود که به گوشه ٔ دلهای عزیزان رود . بار دیگر وصیّت اعادت میافتد : اجازت نیست تا هیچ کس از اصحاب مطلقا بانفار یکدیگرشب یهلو بر زمین نهند، به این جمله حقیقت شناسند، وپیوسته پاس دلهای یکدیگر دارند! واگر واقعهای حادث شود ؛ قاصدی بدین طرف مىرسد ، واين واقعه بازگويند ، وجز برخط اين ضعيف برقول وخط هيچ كس اعتماد نکنند . هزار هزار دینار بذل کردن درآبادانی گوشهٔ دلی هیچ وزن نیاورد اگر ازوجود این ضعیف معتمدی را قاصد فرستند ؛ بدان مؤاخذه نخواهند برد ، تا برین جمله روند .

(7)

منقول من خط يد سلطان المشايخ مجدالدين البغدادي قدّس الله سره

بسم الله الرّحمن الرّحيم . الحمد لله ربّ العالمين والصّلاة على نبيّه محمّد و آله اجمعين . حق سبحانه و تعالى فرزند عزيز شمس الدين شهاب الاسلام والمسامين افتخار الاصحاب خادم الفقراء معين الطائفة را در حفظ خود بداراد ، و به كمال مراتب طالبان حقيقى برساناد . صده زاران سلام و تحيت فرستاده مى شود ، وبديدار عزيز اشتياقها حاصل است . آفريد كار تبارك و تعالى آنچه به افتاد او درانست كرامت كناد !

نبشته عزیز که به دست موفق الدین فرستاده بود احوالها معلوم شد . این ضعیف را از پسران حموئی وامثال ایشان ، در انکاری که کنند ، و سافهی (؟) که گویند ، و تقبیح صورت حالی که واجب شناسند ، عجب نیاید ، سنت الهی برین جمله رفته است . الجاهلون لاهل العلم اعداء!

بوجهل را دست قضا در کمال جهل و کفر وشرك بدین تخته بند کرد . و عبدالله بن ابی سلول را تصرّف قدر به واسطه نفاق در درك اسفل بدین حرف مقر ساخت . و از حضرت عزت به ولایت باطن مصطفی صلوات الله علیه گاه این به لطف و بنده نوازی می رسید که « بریدون لیطفئوا نورالله بافواهم ، والله متم نوره ، ولو کره الکافرون » گاه این دلداری بیوست که « ولاتکن فی صدرك حرج » . آخر بایستی اهل صورت وابناء دنیا ، اگر از حلیه عقل دینی عاطل بو دندی ؛ چون عقل دنیاوی که بدان حجت آیت شود ، دارند . این قدر اندیشه کر دند که این ضعیف فرزند که بوده است ، و درایام کودکی و عنفوان جوانی خدمت کدام پادشاه کر دست ، و در خدمت او چه تمکین و قربت داشته است . و استیفاء لذت دنیاوی چگونه میستر بوده است ؟! تااین قدر باری بدانند که صورت تصوّف به ضرورت خاندان در گردن او نیام دست ، و از جهت جر منفعت دنیاوی لباس مردان به ضرورت خاندان در گردن او نیام دست ، و از جهت جر منفعت دنیاوی لباس مردان نبوشیدست ، و به دنیا دین خریده است ، نه به دین دنیا ، و در اصناف و انواع هنر و علومی

كه پادشاهان طالب آن باشند ازجمله اهل عصر درمبادی ایام تحصیل ممتاز گشته بوده است، اگر این احوال در خراسان و عراق نداند ، بحمدالله تعالی ، این پادشاهان را که نوبت جهانداری بدیشان رسیدهاست ، و ازان در دنیا و آخرت برخوردار بادند ، معلوم و مقرراست . وبدانچ تشنیع زده اند سجل جهل ایشان بسته است ، هم بکار دین وشریعت ، وهم بكار يقين وطريقت ، وهم بكار دنيا و مراسم آن . حقّ سبحانه وتعالى داناست كه این ضعیفرا رغبت پیوندد (؟) این خاتون که در وثاق دارد به سبب رغبت او بدین ضعیف وارادت حقیقی او بدو ازجهت متحابان (؟) مختلف پیدا آمدست ، و چون در اوّل کرّب به حکم دریوزهٔ دعا نزدیک این ضعیف رسیدهاست . در دوم کرّت تن درندادهام تا بی عقد نکاح باچادر پیشم بنشیند . امّا چون تعلّق بهپادشاهی داشت اورا ميستر نگشت كه آن نكاح على املاء الناس بودى . بااين هم اين ضعيف به سمع نظام الملك شهید وسلطان ماضی ، رحمهاالله ، برسانید . اما آشکارا گردانید آن عقد بهواسطه و فرمان الغ تركان عالم بود. اگر اینضعیف بدو چیزینویسد منظوم یامنثور جدّ یاهزل كرا بران شرعا وعقلا اعتراض رسد، معاشرت بازن حلالخود ومغازلت وملاعبت ازراه طريقت وشریعت وحقیقت مستحبّاست . اگر ازین هرسه بی نصیب آید، باری بباید دانست کهرعایت دل زنی که درنکاح باشد ازراه دنیاداری فریفتهاست، وحکمی که جامع فواید دین و دنیا باشد . کدام عاقل بروی انگشت تواند نهاد ؟ اگر اعتراض جاهلی برمعاشرت این بودهاست باجفت حلال ؟

«اخبرنا الامام ابوالمؤيد عبدالكريم بن عبد الواحد الانماطي الخطيب ، رحمه الله ، وانا اسمع ، انا الخطيب محمد بن محمد بن ابراهيم الفضلي الزاهد ، اناابو القاسم على بن احمد الخزاعي ، انا ابوسعيد الهيثم بن كليب الشاشي ، انا ابوعيسي محمد بن عيسي بن سورة الترمذي ، نبأ احمد بن منيع ، ثنايزيد بن هرون ، انا محمد بن اسحق عن عبدالله بن عبدالرحمن بن ابي حسين ، ان رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، قال : ان الله ليدخل بالسمم الواحد ثلثة الجنة : صانعه يحتسب في صنعته الخبر ، والراجم والمدبر. وقال : ارموا

واركبوا ، ولان يرموا احب الى من ان تركبوا . كل مايلهوا بهالرجل المسلم باطل ، الارمية بقوسه وتاديبه فرسه وملاعبته اهله فانهن من الحق » .

واگراعتراض بررعایت دل پیوند حلال است ؟

«اخبرنا الامام ابوتراب على بن ابى القسم الفقيهى امام المسجد الجامع بخوارزم ، انا الحافظ ابوالفتح عبد الملكئ بن ابى القاسم الكروخى ، انا ابو عامر محمود بن ابى القاسم الازدى وابو نصر عبد العزيز بن محمد الترياقى وابو بكر احمد بن عبد الصمد الغورجى ، قالوا انا ابو محمد عبد الجبار بن محمد الجراحى ، انا ابو العباس محمد بن احمد بن محبوب ، ثنا محمد بن عيسى . ثنا ابو سلمة عن ابى هريرة ، بن عيسى . ثنا ابو كريب ، ثنا عبدة بن سليان عن محمد بن عمرو ثنا ابو سلمة عن ابى هريرة ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : اكمل المؤمنين ايمانا احقهم خلقا ، وخياركم خياركم لنسائهم » .

واگر اشکال برمباشرت حلال خوداست که صورت شهوت نفسانی دارد ؛

«اخبرنا ابوالحسن عبدالرحيم بن ابى القسم السعرى ، اخبرنا ابوالقاسم زاهر بن ظاهرالشحامى ، انا ابوسعد محمد بن عبدالرحمن الخيزرودى الاديب ، انبأ ابوعمر بنجهان الخيزى ، انبأ ابويعلى احمد بن على بن المثنى الموصلى ، ثنا ابوسعيد القواريرى ، ثنا اسمعيل بن المثنى الموصلى ، ثنا ابوسعيد القواريرى ، ثنا اسمعيل بن المراهيم ثنا حميد عمانس ان النبى صلى الله عليه وسلم طاف على نسائه فى ليلة بغسل واحد » .

حظ دل مردان دراثناء مجامعت از حضرت ربوبیتت زیادت از حظ دل بطالان باشد دراثناء نماز .

واگراعتراض برانشاد شعراست وسخن هزل ؛

«لقد اخبرنا الحاج ابوالحسن الشعرى ، رحمه الله ، انا ابوالحسن الشعرى ، رحمه الله ، انا ابوالقسم سهل بن ابراهيم السبعى ، انا ابو حفص عمر بن احمد بن مسرور ، انا ابوعمرو بن جهان ، انا حامد بن محمد بن شعيب ابوالعباس البلخى ، ثنامنصور ، وهو ابن مزاحم ، ثنا شريك عن سماك عن جابر بن سمرة ، قال شهدت رسول الله صلى الله عليه وسلم اكثر من مائة واصحابه يتناشدون الشعر ويتذاكرون امر الجاهلية في المسجد وربما تبستم . »

این بغدادی به عروس حلال خود عشق نامه نویسد وجد و هزل گوید ، امامال خود به بندگان خدای دهد . مال حرام اوقاف که حقوق مسلمانان باشد نخورد . حقّ سبحانه وتعالى برين مطلع است كه اين حرف چند ازجهت ايمان اصحاب درقلم آمد ، نه ازجهت کمال خود ، تانقصان غیری ظاهر گرداند . اگر تاسر دل آن ضعفاء به واسطه ٔ انهاء این معانی از راه نبشتهٔ ایشان معلوم نشدی ، این حرف نیز در قلم نیامدی . این گدا ازجهت مصالح دینی چون تعلّق به صورت دنیا دارد ، آن فرزند میداند که چگونه قلم كشيده مىآرد . زيراك بحمدالله تعالى چندان استغراق بهمهات دلى وخدمت جمع احاديث پیغامبر ، صلوات الله علیه ، حاصل است که نفس را یارای و پروای مشغولی به امثال چنین چیزها نبود . چرا باید که اصحاب به امثال چنین بیهدها متأثر شوند . غرض ما آن را شاید که دست مال نه پای مال بندگان خدای باشد . بایدکه هم بران قانون که احترام ایشان مىداشتهاست ازجهت روان آن جوان مرد كه ايشان بدو منتسباند مىدارد ومالخانقاه جمالی وغیر آن رها نکند تا نه بروفق رضای خدای تعالی وشرط واقف خرجشود . واگر وقتی حاضر آیند از برای آن خصومت نکند ، ترك آن خانقاه گوید ، از خاصّهٔ خود با خاصة این ضعیف خدمت سگبانان ایشان نکند، ومنت بر خود نهد. امسال اندیشه سفر قبلهاست . اما تركان خاتون اجازت نداد . اميد به فضل حق سبحانه وتعالى آنست كه وقت حركت قافلهرا سلطان عالم رسيده باشد ، واجازت حاصل شود ، تاازين مهم غافل نباشد. وچنان باشدکه اگر متعدی فرستاده شود، هم دران هفته وجوه راست تواندکرد شکایتی از پیرعمده وفساد او به سمع این ضعیف میرسانیدند . جرم اصحاب راست، چرا بایدکه درولایت مسلمانان اصحاب یقین چنان ضعیف باشند که کسی را چشم درایشان بیند. امًا درامثال اینمعاملات دینی جد کنند تاباطن از آفات تصرفات شیطان و هوا پاك دارند . این ضعیف ، انشاءالله تعالی ، به تدریج چنان سازدکه دران ولایت کِس روی مفسدی نبيند تا به معامله فساد چه رسد . مناه الله عليه الله الله الله معامله فساد چه رسد .

محنتي دردل ابن ضعيف ازفرزند قاضي القضاة فخرالدين بيدا آمد، نه ازجهت

ن يرموا احب الى من ان تركبوا. كل مايلهوا بهالرجل المسلم باطل، الارمية فرسه وملاعبته اهله فانهن من الحق » .

واگر آعتراض بررعایت دل پیوند حلال است ؟

«اخبرنا الامام ابوتراب على بن ابى القسم الفقيهى امام المسجد الجامع بخوارزم ، انا الحافظ ابوالفتح عبد الملكك بن ابى القاسم الكروخى ، انا ابو عامر محمود بن ابى القاسم الازدى وابو نصر عبد العزيز بن محمد الترياقى وابوبكر احمد بن عبد الصمد الغورجى ، قالوا انا ابو محمد عبد الجبار بن محمد الجراحى ، انا ابوالعباس محمد بن احمد بن محبوب ، ثنا محمد بن عيسى . ثنا ابو كريب ، ثنا عبدة بن سليان عن محمد بن عمرو ثنا ابوسلمة عن ابى هريرة ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : اكمل المؤمنين ايمانا احقهم خلقا ، وخياركم خياركم لنسائهم » .

واگر اشکال برمباشرت حلال خوداست که صورت شهوت نفسانی دارد ؟

«اخبرنا ابوالحسن عبدالرحيم بن ابى القسم السعرى ، اخبرنا ابوالقاسم زاهر بن ظاهرالشحامى ، انا ابوسعد محمد بن عبدالرحمن الخيزرودى الاديب ، انبأ ابوعمر بنجهان الخيزى ، انبأ ابويعلى احمد بن على بن المثنى الموصلى ، ثنا ابوسعيد القواريرى ، ثنا اسمعيل بن المثنى الموصلى ، ثنا ابوسعيد القواريرى ، ثنا اسمعيل بن المراهيم ثنا حميد عن انس ان النبى صلى الله عليه وسلم طاف على نسائه فى ليلة بغسل واحد » .

حظ دل مردان دراثناء مجامعت از حضرت ربوبیت زیادت از حظ دل بطالان باشد دراثناء نماز .

واگراعتراض برانشاد شعراست وسخن هزل ؛

«لقد اخبرنا الحاج ابوالحسن الشعرى ، رحمه الله ، انا ابوالحسن الشعرى ، رحمه الله ، انا ابوالقسم سهل بن ابراهيم السبعى ، انا ابوحفص عمر بن احمد بن مسرور ، انا ابوعمرو بن جهان ، انا حامد بن محمد بن شعیب ابوالعباس البلخى ، ثنامنصور ، وهو ابن مزاحم ، ثناشريک عن سماك عن جابر بن سمرة ، قال شهدت رسول الله صلى الله عليه وسلم اكثر من مائة واصحابه يتناشدون الشعر ويتذاكرون امر الجاهلية في المسجد وربما تبستم . »

این بغدادی به عروس حلال خود عشق نامه نویسد وجد و هزل گوید ، امامال خود به بندگان خدای دهد . مال حرام اوقاف که حقوق مسلمانان باشد نخورد . حق سبحانه وتعالى برين مطلع است كه اين حرف چند ازجهت ايمان اصحاب درقلم آمد ، نه ازجهت کمال خود ، تانقصان غیری ظاهر گرداند . اگر تاسر دل آن ضعفاء به واسطه ٔ انهاء این معانی از راه نبشتهٔ ایشان معلوم نشدی ، این حرف نیز درقلم نیامدی . این گدا ازجهت مصالح دینی چون تعلّق به صورت دنیا دارد ، آن فرزند میداند که چگونه قلم كشيده مىآرد . زيراك بحمدالله تعالى چندان استغراق بهمهات دلى وخدمت جمع احاديث پیغامبر ، صلوات الله علیه ، حا صل است که نفس را یارای و پروای مشغولی به امثال چنین چیزها نبود . چرا باید که اصحاب به امثال چنین بیهدها متأثر شوند . غرض ما آنرا شاید که دست مال نه پای مال بندگان خدای باشد . بایدکه هم بران قانونکه احترام ایشان مى داشته است ازجهت روان آن جوان مرد كه ایشان بدو منتسب اند می دارد و مال خانقاه جمالی وغیرآن رها نکند تا نه بروفق رضای خدای تعالی وشرط واقف خرجشود . واگر وقتی حاضر آیند از برای آن خصومت نکند ، ترك آن خانقاه گوید ، از خاصّه و خود با خاصة این ضعیف خدمت سگبانان ایشان نکند، ومنت بر خود نهد . امسال اندیشه سفر قبلهاست . اما تركان خاتون اجازت نداد . اميد به فضل حق سبحانه وتعالى آنست كه وقت حركت قافلهرا سلطان عالم رسيده باشد ، واجازت حاصل شود ، تاازين مهم غافل نباشد. وچنان باشد که اگر متعدی فرستاده شود، هم دران هفته وجوه راست تواند کرد شکایتی از پیرعمده و فساد او به سمع این ضعیف میرسانیدند . جرم اصحاب راست ، چرا باید که درولایت مسلمانان اصحاب یقین چنان ضعیف باشند که کسی را چشم درایشان بیند. امّا درامثال این معاملات دینی جد کنند تاباطن از آفات تصرفات شیطان و هوا پاك دارند . این ضعیف ، انشاءالله تعالی ، به تدریج چنان سازدکه دران ولایت کِس روی مفسدی نېيند تا به معامله وساد چه رسد .

محنتي دردل ابن ضعيف ازفرزند قاضي القضاة فخرالدين بيدا آمد، نه ازجهت

آنک ذوق دنیا ندارد، واصحابرا حرمت می دارد. اعلام دادن این حقیقت سنت است، اورا اعلام دهند! وفرزند علی لالارا بعدازان که سلام رساند، بگوید تاگاه گاه به نزدیک او می رود، ووقت اورا فتح القلب یابد ومنشرح سینه، تخم طلب در می پاشد. جمله اصحاب را سلام و تحیت برساند. خواجه امام اجل رشیدالدین نجم السالکین لطف فرموده بود و نبشته ای فرستاده، منت داشته اند، اورا سلام و تحیت برساند، و آرزومندی نماید. اگر در اثناء غلبات حالت و گرمی مجلس از امثال کلهاتی که فهم عوام بدان نرسد، و بیان آن بروی چنانک عقول ایشان را شاید متعد ر بود ؛ احتراز کند، تا به جهت ارشاد اضلال بروی چنانک عقول ایشان را شاید متعد ر بود ؛ احتراز کند، تا به جهت ارشاد اضلال و محافظت آن و رونق بقاع خیر بکوشد، و حسبة لله را دران شروع کند و دست خویش و محافظت آن و رونق بقاع خیر بکوشد، و حسبة لله را دران شروع کند و دست خویش و ازان کسی که اورا از جهت مهمی نصب کند پاك دارد، چه خوض درامثال این معاملات ازان کسی که اورا از جهت مهمی نصب کند پاك دارد، چه خوض درامثال این معاملات شیاطین الجن و الانس برانگیزاند تا فواید آن به دل رسد، و از عواید آن محفوظ ماند، انشاءالله تعالی .

**(**V)

#### وليه الداعي محمود العراقي

بسم الله الرّحمن الرّحيم . الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى.

اماً بعد ، فانتى احسبك يااخى وسيدى ، حرّس الله مهجتك وحاشاك ان يكون فى الاخاء ظنينا ، ومألوفا ضنينا ، قد اخللت بحقوق الاخاء ، واستحللت عقوق الاخلاء ، ورفضت شروط الوفاء ، وركضت فى ميدان الجفاء ، واعرضت عن مواجب الصفاء ، بينا انت لمهيرة اخاى خاطب ، و فى حبل ولاى حاطب . تسبق الى لبك ، وتنهمر على سجيتك ويرجم شياطين لوعات البين شهبك . تستخرج بها من كتبى مااضن به على الملوك الصيد والقروم الصناديد . فلما ابلغت الى ولائك جندى واطلت فى اطرائك بمجدى وعقدت على اخائك خضرى وانشدت طربا :

يا لكث من قبرة بمعمر خلالك الجوق فبيضى واصفرى الخدتنى اذ بدالك فوليتنى صفحة الاعراض ، وقابلت انبساطى بالانقباض ، بل اتخذتنى وراءك ظهريما ، وحسبتنى نسيا منسيما ، فلاكتاب ولارسول ولاسلام ولاكلام ولاحنين ولاحنان ولااعتذار ولاملام . فان كان ذلك لهنة بدرت منى اوجفوة صدرت عنى ، فاوضحها لى . والاعذار لكث مبسوطة والجفوات عنك محطوطة . والافليس عقد اخاء مثلى ماتشوطه . فهلا بعض هذا الدلال مهلا ، ولااهلا بهذا المال ولاسهلا . وراجع ايتدك الله مطلقة الوفاء ، فانتها رجعية . واستعد للغرامة على مذهبنا معشر الصوفية . وليكن اول الغرامة وآخرها ان تصح وترقح ماسيأمر بتنقيحه سيتدناالصدرالامام الاجل الكبير نورالدين تاج الاسلام والمسلمين حرس الله ايتامه ولاعدمناا كرامه وانعامه من كتاب الحيط فى شرح الوسيط لخادمه اكنا . نعم وقد بعثت بنسخة كتاب كنت كتبته اليك من قبل ، فلم يتفق بلاغه ، في صحبة الامير الحكيم فريدالزمان المنجم ، فاطلبه منه ، فانه قمين بالتقصير والتاخير . وقبل وبعد ، فالسملام عليكم ورحمة الله وبركاته وعلى الاع المحمد بنه رب العالمين وصلى الله على سيدنا المرسلين محمد و آله اجمعين ؟ .

(1)

## شجره نامه ٔ ادکانی اسفر اینی

نجم الدین محمد بن شرف الدین محمد بن احمد ادکانی اسفراینی (۲۹۰ ـ ۷۷۸) که دریکی از حصارهای شهرستان اسفراین به خاك سپر ده شده واز مریدان علاءالدوله سمنانی

۱ - در اصل : «جمرة» .

۲ - این سه ناسه در سجموعهٔ شمارهٔ ۹۸ ه مجلس (۲: ۵۵۳) که در فهرست فیلمها (ص ۷۳۱) ازان یاد شده است دیده سی شود .

بودهاست ابيتهايي درباره سلسله شيوخ خود گفتهاست که اينک ياد میشود :

### للشيخ محمد بن شيخ شرف الدين الاسفرايني

این چنین گوید فقیر بی نوا ابن شرف

بو المیامن کنیت و نامش محمد یاد دار

برشمارم نام پیران طریقت یک به یک

تا ز من چون من نمانم این بمـاند یادگار

شيخمن بى شبهه ركن الدين علاء الدوله است

شیخ او آن نور دین حق به بغدادش قرار

شیخ او شیخ احمد و نسبت ورا با جورفان

شیخ او در دل رضی الدین علی لالا نگار

شیخ او شیخ مجد الدین بغدادی و باز

شیخ او خوان شیخ نجم الدین کبری از کبار

شیخ نجم الدین را سه شیخ بوده اسمعیل قصری وشیخ عمار وشیخ روز بهان مصری، و هرسه مریدان شیخ ابوالنجیب سهروردی بوده اند . اما شیخ اسمعیل یک سند دارد به شیخ مانکیل به خرقة تاکمیل بن زیاد و می رود به امیر المؤمنین علی رضی الله عنه .

شیخ او عمار بدلیسی و آنگه شیخ او

بونجیب سهروردی آن وحید روزگار

شیخ او شیخ احمد غزالی عالی محـل

شیخ او بوبکر نستاج است اندر دین مشار

۱ - نفحات الانس ص ۳۹۷ - خزینة الاصفیاء ۲ : ۲۹۰ - سرگذشت علاء الدوله ، صدر سمنانی ص ۲۰.

۲ - مجموعهٔ شمارهٔ ه ۱۷۹ ایاصوفیا سورخ ۵ - ۱۵۸ فیلم شمارهٔ ۱۲۹ دانشگاه ص ۱۲۳ فهرست .

شيخاوبى شكابو القاسم كهاوبو دقطبوقت

نسبت او کرکانی پس به او کن افتخار

شیخ او دان تو ابو عثمان وانگه مغربی

شیخ او دان بوعلی کاتب صاحب وقار

شیخ او پس بوعلی رودباری را گزین

شیخ او دان درطریقت آن جنید نام دار

شیخ و خال او سری آن سرور مردان راه

شیخ او معروف کرخی صفدر میدان کار

اما شیخ معروف یک نسبت دیگر دارد به سلطان خراسان و میرود به امیر المؤمنین علی و اولاد او .

شیخاو داود طائی شیخ او بی شک حبیب

نسبت او با عجم گر در عرب بودش قرار

شیخ او مر تابعین را پیشوا نامش حسن

بصرى اورا نسبت مشهور اندر هرديار

شیخ او دان تو امیر مؤمنان نامش علی

شاه مردان شیر یزدان صفدر دلدل سوار

شیخ او پیغمبر آخر زمان مقصود حق

از زمان و از مکان و رفعت این نه حصار

مفخر اولاد آدم صدر و بدر هردو کون

نـام پاك او محمـّــد رحمت پروردگار

باد برجان و روان پاك او وز بعــد او

بر روان پاك اصحابش درود بی شمار

وانگهی بر پیروانش تا به روز رستخیز

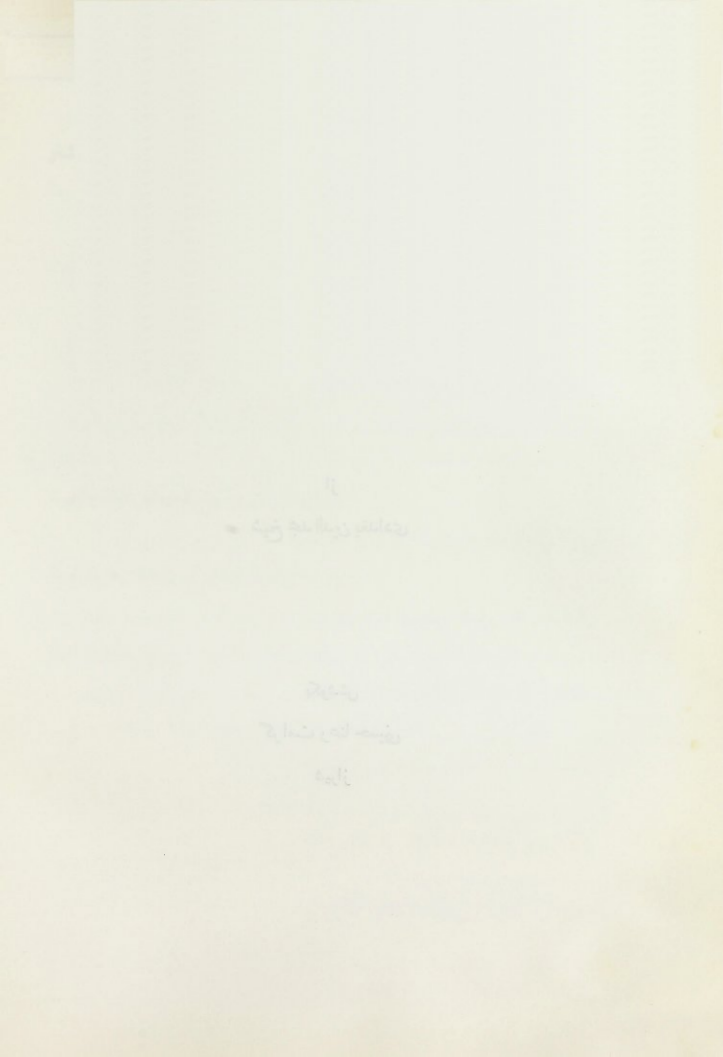
بر طفیلی شان بدین بنده که هست امیدوار

یارب ازفضل وکرم بروی ببخشایی و باز برعزیزی کوکند اورا دعا از دل نشار

# رساله درسفر

از شیخ مجد الدین بغدادی

بکوشش کرامت رعنا حسینی شیراز



ازشیخ مجدالدین ابوسعید شرف بن مؤید ابن ابوالفتح خوارزمی بغدادی (۵۰۰۲۱۲) که از اقطاب سلسلهٔ کبرویهاست بجز یک غزل وچند ترانه که در تذکره ها ازو نقل کرده اند آثار دیگری نیز از او در دست است از جمله: تحفه البرره به عربی، نامه های او، و رسائلی بنام أخری، السیر والطیر، فی العزله والخلوه، فی العزله، رساله ای در جواب قاضی شرف الدین، و رساله ای در سفر.

من رساله سفر اورا از روی دونسخه یکی مجموعه خانقاه نعمت اللهی تهران مورخ ۱۰۲۸ تا ۸۲۲ صفحات ۱۰۲۵ – ۱۰۲۸ که آقای فرمنش در مقدمه غایة الامکان منسوب به عین القضاة ( تهران چاپخانه ٔ آفتاب ۱۳۳۹) آن نسخه را شناسانیده اند ، و دیگری مجموعه ٔ دکتر خاوری مورخ ۱۱۸۸ که آنرا من درشماره ٔ ۳ و ۱۷/۶ صفحه ۳۲۳ مجله ٔ دانشکده ادبیات تهران شناسانده ام تصحیح ومقابله کرده ام . البته نسخه ٔ خانقاه را اصل قرار داده و تفاوتهای نسخه ٔ خاوری را در زیر صفحه یاد کرده ام .

این مقدمه را باتشکر خاص از الطاف استادالاطبیّاء و قطب العارفین حضرت آقای دکتر جواد نور بخش که مدتی مجموعهٔ بسیار نفیس و گرانبهای خانقاه را به امانت بمن دادند تا رسالهٔ سفر را از روی آن بنویسم بپایان می رسانم ، خداوند عمر و عز تشان را افزون کناد، وطالبان راه حقیقت را از فیضشان بهره مند گرداناد ، آمین .

## بسمالله الرّحمن الرّحيم وبالله التّوفيق

سیاحت اقالیماست ، وباهمه این جماعت را دومر تبهاست : املاً سفر عوام طایفهای آنند که بآفت دُجب طبیعت مُبتلا گشتهاند، وخاصیت

انسانیت را درظلمت بشریت و طبیعت کم کرده اند ، و به دانه شهوت در دام بلا افتاده اند ، و قدم در دایره حیوانات نهاده که : «أُولئیکک کا الا ننځام ِ بـل هُمُم اضَل اُ ، آ . فایده سفر ایشان در سیاحت زمین و سلوك اقالیم راجع بلذ ات انسانی است تا چگونه

ص ۲۷ .

١ - الانعام ١١/٦، النمل ٢٩/٢٧، العنكبوت ٢٠/٠، الروم ٣٠/٢٠.

۲ ـ جاسع صغیر سیوطی، ج۲ ص ۲۹، بنقل از احادیث مثنوی فروزانفر (چاپ دانشگاه)،

٣ \_ الحجر ٥ / ٧٢ .

٤ - آل عمران ٣١/٣.

ه - الكهف ١١٠/١٨.

٦ - الاعراف ١٧٩/٧.

حوات را بدیدن چیزی وشنیدن چیزی تربیت دهند ، وطبیعت را دراستیفاء این لکدّات تغذیه بارزانی دارند ، وبریکدیگر بکثرت اسفار وطوف بلاد مفاخرت کنند .

و طایفه ای دیگر آنها اند که بوی آشنائی بمشام جانشان رسیده ، و ذوق آفات بباطن ایشان پیوسته ، انتباه دل دیده ظاهر ایشان را اعتبار بین گردانیده ، ووقایع دنیوی ضمیر ایشان را صاحب تجربه کرده ، هر کجا که برگذرند، و هربنائی قدیم که مُطالعه کنند از ارباب آن بقاع و خداوندان آن دیار باز اندیشند ، و دانند که اصحاب آن در عمارتها چه خون دل خورده اند ، و دراساس و بنای آن چه سعیهای جمیل ارزانی داشته . و طول امل و غرور دنیوی و وساوس شیطانی و هواجس نفسانی چگونه هریک را مستغرق آن عمارت گردانیده ، و از حقیقت آن که برباد فنا نهاده و بنای عمر بربادست ، کجا بنا بود پاینده ؟ چگونه بی خبر گشته تاشهوت باطن و تهمت نفس همگی همت ایشان را مستغرق عمارت ظاهر گردانیده ، و بعاقبت پیش از آنمام آن قصر و باغ و بهستان ضربت ملک الموت خورده ، گردانیده ، و بعاقبت پیش از آنمام آن قصر و باغ و بهستان ضربت ملک الموت خورده ،

آينن الاكاسيرة الجبابيرة الأولى

كَنَذَرُ الكُنُوزَ وَمَا بِتَهِينَ وَمَا بِقُوا ا

یا بروفق مراد وهوی آن عمارت باتمام رسانیده ، روزکی چند طبیعت فرعونی را تربیت داده ، وعاقبت الامر معلقی زده و بکتم عدم باز رفته ، وهزارگونه درد وحسرت باخود برده، ودر وقت مفارقت از مرجنسی الم جان کندنی یافته، واز بریدن از آن جراحتی در دل وجان مشاهده کرده ، وبسوء خاتمت منبتلاگشته ، واسیر حساب حرام و حلال آن شده ، ودیگران از فواید آن تمتع گرفته ، و بدان محظوظ شده ، ودشمنان برغم انف ایشان بر آن استیلا یافته ، وبادوستان بمراد دل نشسته ، وهرگز از وی بخدای آمرزیدی یاد نکرده .

۱ - بیت از ابوطیب ستنبی است از قصیده ای بدین سطلع: ارق علی ارق وسملی یارق و جوی یزید وعبرة تترقرق

چون این احوال مطالعه کنند و بی وفائی دنیا تأمل نمایند ، و فایده ٔ سآمت دل از کار و بار دنیی باز یابند ، دل درکاری که بضرورت از آن مفارقت باید کرد نبندند و خودرا ببلای عشق ومعشوق بی و فا مبتلا نکنند ، و پیش از آنکه بترك ایشان بگوید و با دیگری درساز د سهطلاق برگوشهٔ چادرش بَندند که : «طَلَّقْتُکُ ثَلَاثاً »۱. ودَرین مقام کافر ومسلمان و ترسا و يهود مشترکند، چه اول نظر عقل چون از آفت سبل طبيعت خلاص یابد اینست ، و بدین سبب است که صابیان هرچند بآخرت ودَرجات ودرکات ایمان نداشتهاند ، اما همگی همت برآن گهاشتهاند که خودرا از مألوفات و لذّات دنیوی بلكه آفات لذّت نماي عالم غدّار خلاص كنند .

#### رباعيه

اقبال زمانه را بیک جو نخرد عاقل چو بسیرت جهان در نگرد ییوسته درآن بود که تا آخـر عمر زین دام بلا چگونه بیرون گذرد

سفريست ازملك بملكوت، وازظاهر بباطن، وازصورت بمعنى، اميّا سيَفر خاصّ و از شهادت بغیب «و کَذَلِکَتُ نُرِی ا بِنْراهِیمَ مَلَکُوتَ

السَّماوات وَا لارْض ٣، چه عالم ملك ميان بهايم وآدمي مشتركست، بلكه حظ بهايم ازمحسوسات وشهوات ولذات صورتي بيشاز آنست كه نصيب آدمئي مشرّف بزينت؛ عقل ، ومكرّم ومتحلّى بحليه فهم و ادراك . چه اگر عالم مبصراتست كركسي اضعاف آن بیند که آدمی ، واگر عالم مشموماتست سگی یاگرگی بیش از آن بوی برد که آدمی ، واگر لذّت مباشرتست درازگوشرا باآدمی چه نسبت، هم براینقیاس کند دیگرلذّات

١- «يادنيا يادنيا ... قد طلقتك ثلاثا لارجعة فيها» نهج البلاغه ، (چاپ شيخ محمد عبده) ، ج۲ ص۳ ه ۱ عطارسي گويد .

ازآن جستى بدنيا فقرو فاقه

۲ - تماسی .

٤ - بتربيت .

که دنیا بود پیشش سهطلاقه

4 - Ilisala 7/0V

ه - كلمه «عالم» را ندارد .

ومطلوبات حسّی را . پس اختصاص آدمی راست مشرّف شدن بزینت و حلیت عقل ، ومكرّم گشتن بكمال فهم وادراك . وپيداكردن خاصيّت «وَلَـقَـدٌ كَـرَّمُنْـا بَـنِي آدَمَ» ٢ وجلوه دادن سرّ حقایق «وَنَـهَـَخـْتُ فیه ِ مـِن ْ رُوْحی ٣٣ بدانست که خودرا مرتعی طلبه ورای مرتع حیوانات ، و تماشاگاهی جوید ورای تماشاگاه دُنیا . وتأمیّل کند تا بچهچیز با بهایم اشتراك یافتهاست ، و تا نواند بترك آن بگوید ، و نظر كند تا بچه خاصیت از حيوانات ممتازشده بتربيت آن برخيزد، تادرميان شبعالم عيور محسوسات « وَبِالنَّجِمْ هُمْ يَهُ شَدُون » مطالعه كندكه « فلَمَاجَن عَلَيهُ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبَأَ » . چُون خو كرده عالم ظاهرست و باعالم حسّ الفت گرفته ، ناكاه چُون چشم بـَصيرتش برعالم غیب ، ودیدهٔ عقلش برکمال ولایت ملکوت افتد ، و تجلّی انوار عالم اسرار برباطنش پیدا گردد ، می پندارد که سلطنت الوهیتت سایه بروی افکند، یا کمال ربوبیت مشاهده افتاد «قال مُلذا رَبّي » ٧. تالطف عنايت يرورش وكمال مرحمت خداوندي اورا دريابد، و ازآفت نقصان باطن وی بجای آورد و دیده ٔ باطنشرا کحل هدایت درکشد ، و برده بررُوی ولایت او فروگذارد، و در اغماء آن حالت آب لطف بر صفحات ضمیرش زند، و اورا از آن واقعه انتباهی ارزانی دارد ، تا آفت تغیّر درغیب و حوادث در شهادت مطالعه كند ، و باستغفار « لا أُحبِبُّ الآفيليْنَ » ^ مشغول شود ، وسُوء مزاج عُبُوديت باز داند، ودست برنبض طلب نهد، واختلاف «فَنَظَرَ نَظُرَةً فَدِيَ النَّجُومِ» ٩ ادراك كند، و بدان امارات و علامات و استدلال برانحراف طبیعت و تغییر مزاج حکم کند « ا نتی، سَقِیمٌ " ' ' و بروفق شفقت براحوال خود ، و عشق طبیعی بر طلب کمال خویش روی

٢ - الاسراء ٧٠/١٧ .

٤ \_ سيان عالم است .

٢ - الانعام ٢/٢٧ .

٨ - الانعام ٢/٢٧ .

١٠ الصافات ١٩/٣٨ .

١ - بتربيت .

٣ \_ الحجر ٥١/٩٢.

٥ - التحل ١٦/١٦.

٧ - الانعام ٦/٧٧ و ٧٨ .

٩ \_ الصافات ٨٨/٣٨ .

بداروخانه عیب نهد، ودرطلب تریاق معرفت جان کمر جد وجهد برمیان بندد، ودست بدریوزه دراز کندکه: «ا نتی ذاهیب ایل رَبّی سیّهٔ دین یا، تا بروفق عنایت بی علّت، و فیضان انوار کرم هنوز لب بدرخواست ناگشاده بردست ساقیان لطف و رحمت جام جهان نمای دل اورا مالامال شراب عرفان گردانیده باشند که «ا نتی وَجَهّ تُ وَجُهیی لیلّذی فَطَر السّماوات والا رُض یا.

وسفر خواصّ در دوعالمت:

اوَّل عالم عبوديت كه چون از عالم وظيفه ﴿ سَنُويهِم آياتنا في الافاق ﴾ " برسبیل مطالعه بیرون آید ، وقدم در ولایت «وَفَی آنْفُسمِـم » " نهد ، طول وعرض عالم ملک که اقالیم سبعه و بحار وجبال وهفت آسمان وعَـرش وکرسی فروگرفته نسبت باعالم ملكوت چگونه تنگئ ميدان و اندك عرصه بود ، طول و عرض عالم ملكوت ، و اسرار آيات آفاق بنسبت باطول وعرض عالم باطن هزار بار تنگئ عرصه تر افتد. بحسب ممالکئ اقلام زمین عبره باید کرد ، و برخواصّ وحقایق معانی حیوانی و بهیمی وستبُعی وشیطانی اطَّلاع باید یافت ، و دقایق اخلاق ذمیمه و حمیدهٔ نفسانی که معادن جواهر طبیعتست و گوهرهای بحار انسانیت بباید شناخت . پس برسبیل معراج پای همت برسر آسمان دل باید نهاد . هر آسمانی را خاصیتی دیگر ، وهرفلکی را کوکبی دیگر ، دریک فلک ستاره ٔ توکل ، و در دیگری ستارهٔ تسلیم ، و در دیگری ستارهٔ تفویض ، و در دیگری ستارهٔ معرفت ، ودر دیگری ستارهٔ رضا ، و در دیگری ستارهٔ محبّت ، هم بدین نمط هرفلکی بکوکبی منور گشته، و هر آسمانی بستاره ای مزیتن شده . چون صفات و خواص عالم سموات دلرا مشاهده كرد « بقاب قوسين » أو ولايت روحانيت رسيد، تجلتي انوار روح پاك ظاهر شدن گیرد ، سرّ استواء روح که خلیفهٔ بحق حقست برعرش دل که «اکرّ حملن ٔ عکلی العَرْش اسْتَوَىٰ» مكاشف گردد ، آفت « هَـَذَا رَبّي » "كه درولايت ظاهر زنگ كفر

داشت درملکوت دل بسر « اَنَا الحَق » ا مبدّل گردد . چون آن پوست باز افتد « اَنَا الحَق » ظاهر شود .

هنوز این میادی حالت بود ، و امارات خامی کار . چون سالک محفوظ عنایت باشد ، ودرعصمت متابعت سيّدكابنات رود ، افول خورشيد روح مشاهد ديده باطن اوگردد ، که مُستفاد از «نُورالله ، ۲ بُود . تاهنوز نور عقل تصرف خواهد کرد هرچه وَراى قوّت وطاقت عقل آید حكم تجاتّي حق كند، وآفات «آناً الحتَق» و «سُبُحاني» " سر بر زند، مبادی شبهه وحلُول پیداگردد . چون حُسن تربیت رُوح پاك محمدی مدد كند راه از شكوك خالى شود ؛ چه اصحاب دُيور و رَهابين را تاميداً اينولايت راه هست، امّا چُون ازاین دَرگذشت بی گیم کنند، چون راه فیضان نورالله از راه جَذبات حقیسته دارند . بحکم تقدیر و مشیّت خداوندی که دین محمیّدی را ناسخ ادیان دیگرگردانیده حقیقت آن ناسخی سدّ راه خداوندی گردانید ، که متابعان رَوش او بنور پاك سیّـد اوّلین وآخرین روزن خانهٔ عبودیت گشاده گردانیدهاند ، تا شعاع آفتاب حقیقت در خانهٔ عُبوديت افتد، وحوالي باطن را ازفضاي عالم قدس تميز كند . قدم هستي را درنيستي نهد، بنورالله دركمال انوار رُوحانيّت نقصانءُ بوديت وافتقار واحتياج دريابد، (الاتَّطْرُ دوني كَمَا الطُّرَدَتِ النَّصاري عيسَى بنْنَ مَرْيْمَ ﴾ كَفْتَن كَيرِد ، بدل « آنَا الحقِّ » و بزبان « انكا التُّراب » كويد ، وصمت حدوث برصفات جمال عالم روحانيت مشاهده كند ، رَوشُ ؛ باعالم رُوح افتد . تا در ولايت دل بود ، چون از صفات ظاهر عبره كرد تجلتي انوار رُوحانيت ظاهرشد، چون برُوحرسيد سير تجلّي روح ° صورت تجلّي حقشود،

۱ ـ منسوب است به حلاج رجوع شود به کتاب الطواسین (چاپ پاریس ۱۹۱۳)، ص ۱ه. ۲/۹ . توبه ۲/۹۹.

۳ \_ منسوب است به با یزید بسطاسی . در اسرارالتوحید (تهران ۱۳۳۲ شمسی)، صه ه چنین آسده : «و ازینجاست کی از مشایخ یکی سی گوید کی انا الحق و دیگری گوید سبحانی و شیخ ما می گوید که لیس فی جبتی سوی الله » .

رویش . ه و ۲ ـ از نسخه افتاده .

چون رَوش دَر آن اولایت صفت کمال یافت صُورت که محل بَسر دارد برخیزد تجلّی صفات روح پدید شود، صفات روحانیت رُوی درفنا نهدکه «قُل جَاءَ الحَقَّ وَزَهَـقَ الباطيل « مكاشف گردد . روح موسى صفت درميعاد عُبُوديت بطور دل « رَبّ آرِنى آنْظُر الیُّکَّکُ » ورد خود سازد ، ضربت «لَن تَرانی » بجان جان رسد ، زیرا که رؤیت اقتضاء وجود بیننده کند، وباظهور انوار صمدی وجود صفات بندگی امکان ندارد . اميًّا « اَنَا ماا نَـْتَ وَ اللَّا فَالدَّجَـمْعُ » اشارت بولايت دلست كه محل ظهور اسرار استواء اوست ؛ «وَ لَـٰكِنِ انْـُظُرُ الىٰ الجَـبل فـَا نِ استقرَّ مـَكانـَه فـَسـَوفَ تـَراني ، ٣ نهاد طالب دوزخ صفت که خاصیّت « همَل مین مهَزید » <sup>۲</sup> دارد ، و بشر بت مکالمه تشنگی افزوده ، پروانهٔ جاننثار شمع رُخسار مطلوب ومحبوبخودکند، بوی صدق ازمجمرجانمتصاعد شود، و ناله ٔ « هـَل مـِن مـَزيد » ` خون آلود بحضرت رَسد، بـَرق تجلَّى جلال بجهد صاعقه درنهاد طور وموسى افتد « فَلَمَا تَجلَّى رَبِّه للجَّبَل جَعَله دَكَّاً وَخَرَّ مُوسى صَعِقاً »٧. همچنانكه در نهايت ولايت ملكوت انابت و استغفار «لا أُحـبُّ الآفـلـين َ» ^ بود، چون مدد لطف آثار البقاء بعد الفنا ظاهر گرداند، وآب عنایت هستی بر رُوی نیستی زند سر «فَيَنْبُتُوا كَمَا يَنْبُتُ الجَنَّةُ في مَثَلَ السِّيلِ» ظاهر گردد، افاقت « فَكَمَمَّا آفَاقَ ﴾ ورُوى نمايد . وظيفهُ استغفار دراين حالت ازخود دورگشتن ' بود، و بدو تو لا كردن كه: «قال [سبحانك] تُبثُتُ اللَّيكُ وَانَّا اوَّلُ المُؤمنين » . درعالم الوهيت است، بدايت ظُنهور آثار كشش بود. عالم الوهيت اميّا سقرخاصّ الخاص

با بی نهایتی آن بنسبت با عالم ملک و ملکوت نهایت پذیرست

٢ - الاسراء ١١/١٧.

٤ - الاعراف ٧/٣/١.

٦ - ق ٥٠/٥٠.

٨ - الانعام ١/٢٧.

۱۰ ـ برگشتن .

۱ - روش آن در .

٣ - الاعراف ١٤٣/٧.

ه ـ كلمهٔ «جان» را ندارد.

٧ - الاعراف ١٤٣/٧.

٩ - الاعراف ١٤٣/٧.

على الحقيقه ، اما عالم ربوبيت نهايت پذير نيست . اختلاف سالكان منتهى دراين ولايت پيدا گردد ، كه رونده تااز صفات عبره نكند پيرى را نشايد ، وحقيقت «كنفس واحدة » اينجا پديد شود ، نسبت بشريت منقطع گردد واختلاف طباع ممتلاشى شود ، يكرنگى توحيد روى نمايد. فرق ولايت و نبوت على الحقيقه پيدا شود ، كشش بكوشش مبدل گردد ، وجون صورت معامله پوست جذبات و تنق مُخدره عيب باشد چندان كه جذبات حق متواتر مى شود معامله ظاهر افزون مى گردد ، وهر ساعتى صفتى ديگر تجلتى مى كند . زندگى «فككن خييينينه مى كند . زندگى واگر «فككن خييينينه حياوة طيبية » ثابت گردد ، كه اگر چشم نظر كند «بى يئه صير » واگر هوش استماع كند «بى يسم معرف» و اگر زبان بعبارت اشارت كند «بى يتنطق » و اگر دست و پاى در ولايت حركت كند «بى يتب طيش » و اگر دل در عالم غيب يا شهادت تصرف كند «بى يتعشل » ؛

## انا من أهوى ومن أهوى انا

شبهه ٔ حلول برخاسته ، چه درحلول اثبات محل است . شک «عیسَی ابْن ُ اللهِ وَعُنزَیْر ابْن ُ اللهِ » محوگشته ، چه دربنوّت اثبات اثنینیت است .

بیان کمال این سفر این قدر در قلم آورده شد ، تفاصیل منازل مَبنی برنود و نُـه نامست بلکه برهزار و یک نام . «سَافرُوا تَـصِحوُّا وَتَـغَـٰنَـمُوا » ــ سفر کنید تا صحّت

نحن روحان حللنا بدنا و اذا ابصرته ابصرتنا ۲ ـ التوبه ۹/۰۳.

فاذا ابصرتني ابصرته

انا من اهوى ومن اهوى انا

ديوان الحلاج (پاريس ه ١٩٥) ، ص٩٣.

۲ \_ طبا يع .

١ - لقمان ٢٨/٣١.

٣ - النحل ١٩٧/١٦.

اشاره است به: « لا يزال عبدى يتقرب الى بالنوافل حتى احبه فاذا احببته كنت له سمعا وبصرا و يدا وسؤيدا ولسانا بى يسمع و بى يبصر و بى ينطق و بى يبطش» رجوع شود به فوائح الجمال و فواتح الجلال شيخ نجم الدين كبرى ( ويسبادن ١٩٥٧ ) ، ص ١٠١ و نيز تمهيدات عين القضاة (تهران ١٣٤١) ، ص ٢٧١٠.

٥ ـ مصراع بيتي است از حلاج كه تماسي آن بدين صورت است:

بیابید ـ سفر ظاهر مثمر صحّت ظاهر نیست، چه چون طبیعت ومزاج باهوائی معین خو کرده باشد، تبدیل هوا موجب بیماری گردد، چه هراقلیمی را هوائی دیگرست، و هرهوائی را مزاجی دیگر ، هوای اقلیمی که بترکستان مخصوصست سبب صحّت مزاج ترکاناست، که اگر تركرا ببلاد گرمسیر بری سبب بیماری وهلاکت او گردد، وهمچنین درحق هندوان هوای ترکستان تصور میباید کرد. پس معلوم شد که «سافیر و اتصحتوا» مراد سفر باطنست که از و بیماری «فی قدُلُوبیهیم مرض » ابه صحّت عرفان مبد ل گردد، چنانکه خلیل - صلوات الله علیه - فرمود که «انتی سقیم » کپس روی بطب صحّت آورد و صحّت «سنافیر و ا تنصحت و و و تنیمت تورد و محت و و صحّت در ولایت به صحّت و عالم کشش عبارتست، چه صحّت و غنیمت برابر اثباتست و ظهور آن بنا بر ننی «لا تُنب قی ولات دَرُ» .

حق – سبحانه وتعالی – طالبان تشنهرا ، وعاشقان جگرسوخته را ، ازاین مَشرب عذب سیراب گرداناد ، واز آفات محفوظ داراد بمنّه وسَعة جوده . وصلّی الله علی سیّدنا ومولانا محمّد ، وعلی آله وصحبه وعترته وذرّیته ، وسلّم تسلیماً کثیراً کثیراً .

تمـِّت الرسالة فى السـِّفر للشيخ العارف المكمِّل مجدالدَّين البغدادى ــ قدّس سرّه ــ بعونالله ومنه .

١ - البقره ٢/٠١ و المائده ٥/٢ ه .

٣ - الصافات ٩٩/٣٧ .

| 89,25      | spherc                  | : | sphere                 |
|------------|-------------------------|---|------------------------|
| 91         | WAHDAT                  | : | WAḤDAT                 |
| 94, 96; 98 | 8 ff. HERMAN            | : | HERMANN                |
| 94, 5      | exprssed                | : | expressed              |
| 95, 7      | court-priests           | : | court-priests.         |
| 95,28      | essentially,            | : | essentially            |
| 95,32      | loose                   | : | lose                   |
| 96,31      | litterally              | : | literally              |
| 98,15      | Simnânî is criticism ot | : | Simnânî's criticism of |
| 100,15     | mentioned,              | : | mentioned              |
| 101,14     | know                    | : | known                  |
| 101,22     | one                     | : | One                    |
| 102, 9     | lord                    | : | Lord                   |
| 102,24     | unvisible               | : | invisible              |
| 105,23     | he                      | : | the                    |
| 108,26     | abovc                   | : | above                  |
| 109,25     | Mahâ'ir                 | : | Mashâʻir               |

#### Errata

| 3,17  | Monteal               | : Montreal            |
|-------|-----------------------|-----------------------|
| 10,31 | Aymen                 | : Amen                |
| 15, 8 | iranien de vingt-cinq | : iranien.            |
| 17,21 | oeuves                | : oeuvres             |
| 19,16 | hermémeutique         | : herméneutique       |
| 20,31 | Autremont             | : Autrement           |
| 37    | GHEZ                  | : CHEZ                |
| 38    | HEORY                 | : HENRY               |
| 42,21 | problem               | : problems            |
| 47,16 | Says                  | : says                |
| 49,16 | subsitent             | : subsistent          |
| 50, 1 | subjet                | : subject             |
| 51,30 | origial               | : original            |
| 56,30 | hesees he             | : he sees             |
| 58,26 | see except            | : see anything except |
| 59,10 | recurr                | : recur               |
| 60,20 | Transcedent           | : Transcendent        |
| 60,21 | <b>e</b> ssenially    | : essentially         |
| 60,26 | the lafnuity          | : the                 |
| 64, 5 | consiousness          | : consciousness       |
| 64,18 | Vedanta that          | : Vedanta, that       |
| 69, 4 | On                    | : In                  |
| 69,24 | you this              | : you in this         |
| 80, 1 | likewisc              | : likewise            |
| 82,28 | deviding              | : dividing            |

#### **Footnotes**

- 1) Jâmî, Nafaḥât al-Uns ed. TAWHIDI PUR, Tehran 1337 h.sh., p. 547f.
- 2) M.MOLE, Les Kubrawiya entre Sunnisme et Shî'isme aux huitième et neuvième siècles de l'hégire, in: Revue des Etudes Islamiques XXIX, Paris 1961, pp. 61-142, esp. p. 81f.
- 3) H. CORBIN, L'intériorisation du sens en herméneutique soufie iranienne, in Eranos-Jahrbuch XXVI Zürich 1958, pp. 57-168, esp.p. 144
  - 4) H. CORBIN, L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn 'Arabi. Paris 1958.
  - 5) Fuşûş al-Ḥikam ed. A.E. AFIFI Cairo 1345/1946, p. 68.
- 6) Ibid. p. 111. Cf. 'Abdal-Razzâq al-Qâshânî (='Abdurrazzâq-i Kâshânî), Sharḥ 'alâ Fuṣûṣ al-Ḥikam, Cairo 1321 h.q., p. 131: To consider something as «absolute» means to limit it by absoluteness or to limit it negatively (bi-ma'nâ lâ-shay' ma'ahu), whereas the really divine Being (al-ḥaqq) is identical with al-Ḥaqūqa itself, i. e. it is « absolutely un-conditioned» (lâ bi-sharṭ shay'), so that it allowes of both limitation and non-limitation. For this important notion, see below.
  - 7) al- 'Urwa li-Ahl al-Khalwa, ms. As'ad Effendi 1583, fol. 8b.
  - 8) Al-'Urwa ( op. cit.) fol 8a.
  - 9) Jâmî, Nafaḥât ( op. cit.) p. 553
- 10) Extracts in H.CORBIN's French annotations to his edition of Mullâ Ṣadrâ Shî-râzî, £e £ivre des pénétrations métaphysiques ( Kitâb al-Mashá'ir), Bibliothèque Iranienne vol. 10, Téhéran-Paris 1964.

cized by the majority for not having really understood what Ibn 'Arabî or Mullâ Şadrâ wanted to say.\*

<sup>(\*)</sup> For a more detailed study of the same subject, including a German translation of the correspondence between Kâshânî and Simnânî, see: Der Briefwechsel zwischen Kâshânî und Simnânî über waḥdat al-wujûd, to appear in: Der Islam 50 (1973), 29-81.

that there was misunderstanding on the part of Simnânî, when he seemed to take wahdat al-wujud to mean pure and simple identification of the divine Essence with particular forms of its manifestation. But I do not think that the difference of his thought, as we have tried to outline it on the basis of his main work al-'Urwa li-Ahl al-Khalwa, could be simply explained away by calling it merely a difference of vocabulary. It is understandable enough that many sufis who were followers of Ibn 'Arabî tried to solve the problem that way; but it is rather difficult to accept for example the solution proposed by a contemporary of Jâmî, according to whom Simnânî had only confused the two aspects of the Absolute which were distinguished in Ibn 'Arabî's school and therefore did not really oppose Ibn 'Arabî 9. Rather, I would guess that Simnânî really tried to work out a different approach which was based on the notion of Act rather than on that of Existence, that is to say on a dynamic entity rather than on a static one; and it would be mainly for this reason, then, that he could not fully appreciate Ibn 'Arabî and particularly his followers who really brought the notion of Existence into the foreground. At the same time, this interpretation would give us a clue for an understanding of the links between Simnânî's philosophy and his psychology; for it may be that it was the same dynamism which made him conceive of mystical experience as a process of becoming that called for the notion of Act as the central notion in his philosophical system.

It is rather interesting to note - this as a final, marginal remark -, that Simnânî's philosophy of the Act seems to reappear in the 19th century in another critique of waḥdat al-wujūd, I mean Shaykh Aḥmad-i Aḥsâ'î's critical commentary to Mullâ Ṣadrâ's Kitâb al-Mahâ'ir 10. Again, Aḥsâ'î's critique seems to be based essentially on the same notion of fi'l or Act. I do not know yet whether Aḥsâ'î had read or otherwise known Simnânî's work; but both seem to represent a common trend of thought which is positively incompatible with waḥdat al-wujūd in a strict sense; and both, in turn, were criti-

significant. On the level of the Attribute, Existence is of course an attribute of essence, since it is necessary to the Essence and coeternal with it. As such, it is the existence of the One whose existence is necessary (al-wâjib wujûduhu), which Simnânî calls « real existence» (al-wujûd al-ḥaqq). On the level of the Act, however, it naturally is preceded by an attribute of act, to which the corresponding «Name» is « the Existentiator» (al-mûjid). Now, the Act of this Existentiator, which is the « act of giving existence» (fi'l al-tjâd), is precisely what Simnânî calls « Absolute Existence» (al-wujûd al-muṭlaq). Therefore, « absolute existence » according to Simnânî is not a substantially existing entity at all, since it is the act of existentiation itself, the « missing link» as it were, between the Subject of theophany and its Object. On the level of the Trace, finally, there is neither necessary nor absolute existence, but only « limited» existence, that is to say limited by its ontological status of causedness and contingency (muqayyad bi'l-imkân).

It is clear that in such a view it is impossible to identify « absolute existence» with the divine Essence, since it is separated from it by the attribute of « Real Existence». Simnânî even refuses simply to identify the latter with the Essence, because, being an attribute, it is preceded by the Essence like any other attribute, and does not subsist by itself. On the other hand, he admits that existence is not like any other attribute of the Essence, but rather constitutes a special case, since - and I am quoting - « because of its singularity and its closeness to the Essence, the attribute 'existence' has no other 'name' than the name 'the essence', just like the attribute 'Light' has only itself as a name, for Light is the fulfillment of theophany (kamâl al-zuhûr), and Existence is the principle of theophany (mabda' al-zuhûr)»8.

One of the questions raised above was the problem of whether Simnânî's opposition to Ibn 'Arabî and his school should be considered as being the expression of an independent approach to mysticism or as a simple misunderstanding of waḥdat al-wujûd. Most probably, I now should say, both answers are correct in a sense. I do think, as I have already said,

may be applied, says Simnânî, belongs to one of those four categories, because there is nothing existent outside of them; and he even justifies with this the famous saying Laysa fî'l-wujûd siwâ'llâh, « there is nothing but God in Existence», which he attributes to Junayd, the celebrated sufi of Baghdad.

Simnânî's favorite image for the four levels of being is the example of what happens when someone is writing. There is, in the first place, the person of the writer, ( shakhṣuka'l-wâḥid), which corresponds to the Essence. Secondly, there is the attribute « writerness» (al-kâtibîya) and the Name «writer» ( al-kâtib); thirdly, there is the act of writing ( al-kitâba); and fourthly, there is the Trace or effect of this act, which is the written ( al-mak-tûb).

Although all four levels participate, as we have seen, in one existence and are therefore in some sense identical with each other, as Simnânî admits, there also is an important difference between all of them. The person precedes its writerness, the writerness precedes its act of writing, and the act precedes its trace, which means for Simnânî that the direct cause of the written trace can only be the act of writing, not the writer or even his writerness. In other words, the writer is separated from, as well as linked to, his written trace by his act of writing. The same emphasis on the difference between subject and object reappears even on the higher level of the attributes, where Simnânî retains the theological distinction between attributes of essence and attributes of activity, i.e. attributes necessary to the essence, as for example Life, and attributes referring to a creative act, for example « Lifegiving». Thus, theophany ultimately still depends on an act of divine will, for - and I am quoting -: « The one who is qualified by attributes of essence has also attributes of act, whenever he wants to manifest himself through them ( idhâ arâda an yatajallâ bihâ), in order for the acts to come forth out of them and for the traces, which are caused by the latter, to appear, so that He himself may be known through the theophany»7.

However, when it comes to existence, the difference between attributes of essence and attributes of act seems to be obliterated, and this is perhaps

conviction with a world-view based, like that of Ibn 'Arabî, on the idea of theophany.

Simnânî's conception of theophany is based on a fourfold structure of existence, which recurs all over in his writings. This fourfold structure has two aspects, depending on whether theophany means self-manifestation of the divine being, considered as a cosmic process of creation or existentiation (îjâd), or as an individual process on the part of the human being, in which latter case it means mystical experience. On this level of mystical experience the four stages of theophany are, starting from below: 1. the theophany in visible forms ( tajallî şûrî), by which Simnânî means in particular visionary experiences of human forms; 2. the theophany of light (nûr); 3. the theophany of the idea (maina) and 4., the highest one, the theophany of «mystical taste» ( dhawq), which has this name because it cannot be described at all. All four theophanies, even the lowest one, are real theophanies in their own right according to Simnânî; that is to say, they do show the divine, but at the same time, Simnânî insists, it would be a mistake to confuse that which shows itself with the form under which it appears. The higher the level of theophany, the more it is removed from the world of forms and figures, until finally, in the theophany of « taste», there remains no trace of any image at all. Obviously, this aspect of the fourfold theophany is another expression of Simnânî's theory of the « Seven prophets of your being» of which we spoke before and which connotes the idea of a process of mystical growing up. And if we suggested there that this idea could have something to do with his critique of Ibn 'Arabî's wahdat al-wujûd, we must now repeat that in this case his critique was hardly pointed toward the right address.

As to the other aspect of theophany, theophany as cosmic self-manifestation of the divine being or existentiation, its four stages are based on the distinction between four « grammatical» levels related to the divine being: Essence or Subject ( dhât), Attributes ( sifât ), Acts ( af âl) and Effects or « Traces» ( âthâr). Everything to which the name « existence» ( wujûd)

divine Unity ( wâḥidîya as meaning bi-sharṭ shay'), that is to say of both the « exclusive» Unity of the divine Essence considered in its stage « before creation», as it were ( kâna Allâh wa-lam yakun ma'ahu shay') and of the « inclusive » Unity of the Essence considered together with its Names or «after» creation, as it were. True, from the logical point of view, the exclusive unity of the essence precedes all names just as the stage before creation precedes the stage after creation, but from the point of view of Existence, which means Reality, there is no such difference between before and after, because the Oneness of Existence in its absolutely unconditioned suchness comprehends both. We can draw the same conclusion from Kâshânî's commentary to the Quranic Sûra 112 (Sûrat al-Ikhlâş), that is to say from the Tafsîr commonly known as the Tafsîr of Ibn 'Arabî, but which in reality is Kâshânî's.

One might venture to say that by applying the philosophical notion of absolutely unconditioned » ( lâ bi-shart ) on pure Existence, the commentators may have wanted to preclude any interpretation of Ibn 'Arabî's divine Being as a merely abstract universal which cannot possibly have any concrete existence. But on the other hand, since the « absolutely unconditioned » aspect of the quiddity ( lâ-bi-shart) was usually identified by the philosophers with Ibn Sînâ's « natural universal» ( kullî ṭabî'î), it became rather difficult this way to save the transcendence of the divine Being. Mullâ Ṣadrâ, well aware of this problem, therefore had to emphasize that the comprehensiveness of « absolutely unconditioned » Existence was « other» than the relationshitp of he natural universal to its particulars; and, for an explanation of this « otherness», he only could refer back to Ibn 'Arabî's mystical notion of the « Breath of the Compassionate» ( Nafas al-Raḥmân) and its comprehensiveness.

Coming now finally to Simnânî's basic thought, I think we can understand his opposition to any sort of identification of God with any Absolute Being, whether lâ bi-sharṭ or bi-sharṭ lâ - a distinction, by the way, which he does not seem to make - out of his basic conviction that divine transcendence must be saved at any price. Nevertheless he tries to combine this

or « conditioned by nothing » ( bi-shart lâ), if it is considered as being impossible to be « mixed» with anything else, or being exclusively itself, in which case it cannot be predicated of anything else; and it is « positively conditioned » or « conditioned by something » (bi-shart shay'), if it is considered as being determined by « mixture» with one particular other quiddity, as for example « animal » is « positively conditioned » as « man », if it is «mixed» with « rational». Now, if it is possible to apply this threefold distinction on existence rather than on quiddity - and this is exactly what Ibn 'Arabî's commentators did - it is easy to see that it must have something to do with Ibn 'Arabî's three metaphysical categories; and it would seem that the first of his categories, which was absolute existence qua non-limited, best corresponds to the « negatively conditioned » ( bi-shart lâ), whereas the second category, or the « limited existence» of course is « conditioned by something» ( bi-shart shay'), while the third category, which was that paradoxical and mysterious Reality which is absolute qualimited by all limits, no doubt has something in common with the « absolutely unconditioned » aspect of quiddity (lâ bi-shart), under which, as we have said, the quiddity is possible to be predicated equally of more than one thing. But Qônyawî and Kâshânî identified the notion of existence (wujûd) itself with this « absolutely unconditioned » aspect of lâ bi-shart, that is to say existence as such, as being neither conditioned by determination (ta'ayyun) nor by non-determination ( lâ-ta'ayyun ). By doing so, they brought something new into the picture, because it is now existence itself which plays the role of Ibn 'Arabî' s third category or haqîqa as an « absolutely unconditioned » reality. One might say that it is here for the first time that the famous term wahdat al-wujûd («unity of being») applies in its most strict sense. As a matter of fact, according to Kâshânî's Dictionary of the Technical Terms of the Sufis ( Istilâhât al-Sûfîya), not only is the divine Essence identical with Existence as such, but the absolutely unconditioned Oneness of Existence, which he calls wahda, is also the « origin» ( mansha') of both the « negatively conditioned » or « exclusive » aspect of divine Unity (aḥadîya as meaning bi-shart lâ) and the « positively conditioned » or « inclusive » aspect of

because there cannot be more than One Reality; and this is why, incidentally, wahdat al-wujûd in Ibn 'Arabî's sense is something other than pure and simple neoplatonism. In reality, according to Ibn 'Arabî, theophany in visible forms is essential or hidden theophany; for the divine Essence, just because it is essentially hidden and absolute, has no other means to show itself than in the very form of the one to whom it shows itself (al-mutajallâ lahu). In other words: because the divine Essence has no form in its absolute oneness ( aḥadîya) and therefore can never appear as such, its form is identical with the forms of the things. All this amounts finally to the perhaps shocking paradox, that - and I am quoting Ibn 'Arabî - « the really divine Being ( al-Haqq) is limited through all limits»5, because « to isolate the Absolute from the Limited means precisely to limit the Absolute.» 6 There can be little doubt that this paradoxical « Absolute which is limited by all limits» is not in the same way absolute as the first metaphysical category, since Ibn 'Arabî defines the latter, as the «absolute Existence which is not limited» (al-wujûd al-muṭlaq alladhî lâ yataqayyadu). Rather, its absoluteness is the same as that of the third category or the haqiqa ( Logos) which is all-inclusive, as we have pointed out.

This double-valued notion of « Absolute » in Ibn 'Arabí's thought, as we now can understand, called for further clarification; and this is exactly what the commentators tried to do, first Ṣadruddîn-i Qônyawî and then, following him, particularly 'Abdurrazzâq-i Kâshânî ( Simnânî's great opponent), by introducing a notion of « absolute » which originates in the thought of Ibn Sînâ ( Avicenna). I am referring to one of the three aspects of quiddity ( mâhîya) which was technically known in later philosophy as « absolutely unconditioned » or lâ bi-sharṭ shay'. A quiddity like « animal» for example is « absolutely unconditioned » or lâ bi-sharṭ if it is considered as being possible to be predicated equally of any particular species, or as undetermined. This «absolutely unconditioned» aspect of the quiddity is the common denominator of its two other aspects, that is to say the aspects of negative and of positive condition. It is « negatively conditioned»

in some sense «absolute». It was this problem which obviously bothered Simnânî, but it was also a problem for generations of Ibn 'Arabî's followers, because Ibn 'Arabî himself did not answer it in clear philosophical language but rather as the great mystic he was. The fundamental idea containing his answer to that question is the idea of theophany or tajalli, which, as Professor CORBIN 4 rightly points out, never should be confused with the Christian dogma of incarnation of the divine in a concrete, i.e. historically and geographically « limited» being. It is based on a sufi tradition according to which the prophet David asked his lord: «Why did you create the creatures?», upon which God answered: « I was a hidden treasure. I wanted to be known; thus I created in order to be known ». Theophany or divine manifestation, then, connotes at the same time the divine act of creation and the human act of penetration into that divine activity, or gnosis, mystical experience. Both creation and mystical experience are therefore equally based on that ultimate mythical Image of the divine Vision of God's « Self» or, as we also might say and Ibn 'Arabî emphasizes at the very beginning of his Fusûs al-Ḥikam, God's Vision of the «Selves» (or essences, or archetypes) of his Names. That is to say, there is from the very « Beginning», as it were, some kind of intra-divine duality in the Absolute, which, no doubt, corresponds to that of the first and the third category.

Although the act of theophany is essentially one, Ibn 'Arabî distinguishes in it two levels. The « visible » theophany, tajallî shuhûdî, which is divine manifestation in this present world ( shahâda) and in mystical experience ( shuhûd), presupposes in the first place the event of an unvisible or hidden manifestation ( tajallî ghaybî), that is to say a manifestation taking place in the Unseen (ghayb), which Ibn 'Arabî also calls « theophany of the Essence» (tajallî dhâtî). This distinction between two levels of theophany corresponds to the classical sufi-neoplatonic distinction between the spiritual and the material world, 'âlam al-ghayb and 'âlam al-shahâda, which terminology is taken from the Quranic designation of God as the One who knows both the Unseen and the Visible ('âlim al-ghayb wa'l-shahâda). But for Ibn 'Arabî the important point is here that the two levels of theophany which he distinguishes from a logical point of view are not different in terms of reality,

existent upon the Absolute; it does not involve any temporal anteriority of the Creator. More interesting from the mystical point of view, and also more difficult to understand, is the third metaphysical category. It is this category about which Ibn 'Arabî says more than about anything else. He introduces it by saying that it is neither non-being nor being. On the one hand, it is eternally joined to the first category, or the Absolute, on the other hand it is also related to the third category, or the World, being the principle of its manifestation. It is, thus, some sort of intermediary between the first and the second category, or the « essence of all essences» or « idea of all ideas» ( haqîqat al-haqâ'iq), which may be said to be both « God» and «the World» or neither «God» nor «the World», but a third entity, that which comprehends everything. This category, as is easy to see and has in fact been established, has many aspects in common with that mysterious entity which was know in Greek as Logos, and one may therefore call Ibn 'Arabî's system a logocentric philosophy; for the basis of any « unity of being» or waḥdat al-wujûd in Ibn 'Arabî's system is precisely the idea which constitutes the third category. As a matter of fact, that equivocal phrase in al-Futûhât al-Makkîya which, as we have seen, had drawn Simnânî's wrath upon Ibn 'Arabî, « Praise be to the One who made the things appear and who at the same time is the things!» must be seen in the same context, because it has its place in a chapter on the « Breath of the Compassionate one » ( Nafas al-Raḥmân), which is one among many others of Ibn 'Arabî's expressions for the third category. The image lying behind this term Nafas al-Raḥmân is that the things of the World take shape in the Breath of the Creator who expresses himself through this Breath in the same way that spoken words (or logoi) take shape and exist in the breath of the speaker who expresses himself.

The great problem of this logocentric philosophy or theosophy is, of course, the relationship between the three categories, and in particular, the relationship between the first and the third category, since both, being different from the second category or the «limited » being of the world, are

which even the materialists, the naturalists, the Greeks (i.e. the « philosophers») and the Buddhists have only disdain! Peace upon those who follow the Right Guidance. » Obviously Simnânî's soul must have been very troubled when he read that phrase of Ibn 'Arabî's, to be able to react with such an outburst of disdain and to compare Ibn 'Arabî's « unity of being» with such a crude image. But let us now see what « unity of being » really meant for Ibn 'Arabî and his followers, and then, let us see whether Simnânî really had to offer a different solution on a higher level of argumentation.

First of all, I must mention the fact that the expression wahdat al-wu-jûd or «unity of being», which has commonly been used for centuries to designate the essential point of Ibn 'Arabî's doctrine, does not seem to occur yet in Ibn 'Arabî's own writings. The central point of his doctrine, according to 'Abdurrazzâq-i Kâshânî, the great commentator whose controversy with Simnânî we mentioned, before, is the fact that Ibn 'Arabî identified «God» with «Absolute Being» or «Absolute Existence» (wujûd muṭlaq). Either one accepts this identification of God and Absolute Being, or he does not accept it; there is no intermediate solution, says Kâshânî. It is this essential point which Simnânî tried to refute and to replace by his own mystical philosophy, as we shall see.

The identification of « God» with « Absolute Being » has a definite place in Ibn 'Arabî's world-view. God qua Absolute Being is the first of the three metaphysical categories, which Ibn 'Arabî distinguishes as comprehending everything that exists in his philosophical treatise Kitâb Inshâ' al-Dawâ'ir. He there explicitly identifies this Absolute Being, which exists through itself and through which everything else exists, with Allah the Creator, whom nothing equals. The second metaphysical category is, as it were, the opposite of the first; that is to say, it is « limited Being» ( wujûd muqayyad). Ibn 'Arabî identifies it with the material Universe and everything it contains. It is « limited Being», because, having no existence in itself, it exists through the Absolute. Its being created means precisely the same thing as its being « limited » or non-absolute, that is to say its essential dependence as an

of the kubrawî tradition of spiritual guidance which existed quite independently from Ibn 'Arabi's world, this means, I think, that he applied one system of mystical thought upon another one, for which it was hardly relevant. In other words: he either quite subjectively interpreted Ibn 'Arabî's doctrine of wahdat al-wujûd to mean precisely that kind of identification of appearance and reality which the kubrawî tradition of spiritual guidance sought to avoid, as we just have seen, or he at least feared that unexperienced disciples could interpret Ibn 'Arabî that way. In any case, it means that Simnânî's negative attitude over against Ibn 'Arabî should not be seen so much simply as the reaction of a sharî 'at-minded theologian to the daring propositions of a hagigat- minded mystic and philosopher; rather, we should try to understand his sometimes bitter reactions to wahdat al-wujûd in terms of the mystical tradition to which he belonged, and which spoke, as it were, another language than that of Ibn 'Arabî. Most probably, the same mystical tradition was the background of what later in India Shaykh Ahmad Sirhindî opposed as wahdat al-shuhûd to Ibn 'Arabî's wahdat al-wujûd.

To keep all of this background in mind seems indeed necessary when one is confronted with some of the formulations that Simnani used against Ibn 'Arabî, for they might easily mislead us into seeing them as just another reaction of conventional theology against any mystical approach. I am referring in particular to his reaction to this admittedly equivocal praise of the divine Being in Ibn 'Arabî's Futûḥât al-Makkîya: « Praise be to the One who made things appear and who at the same time is the things! » (Subhâna man azhara al-ashyâ' wa-huwa 'aynuhâ!), which Simnânî commented upon by writing the following into the margin of his own copy of the Futûḥât - a copy which, incidentally, seems to be lost unfortunately, but which was still extant in Jâmî's and even Mullâ Şadrâ's time - : « O Shaykh! If you heard someone saying that the excrement of the Shaykh is identical with the existence of the shaykh, you certainly would not accept this from him; no, you would be angry. How, then, is it possible for a reasonable being to apply such nonsense to God, the King and Judge? Return to God by sincere repentance, so that you may get out of this dangerous intricacy, for

at a time when he was preparing himself for ritual prayer, he saw that the wall showing the direction to Mecca opened itself, and at its place there appeared a large plain, a sky and a star shining like Jupiter. Wondering what this could be, he learnt (somehow during the vision) that it was the light of Bâyazîd. Then the scenery changed, and he saw another sky, which was full of light this time, shining like the sun. He learnt the same way that this was the light of Majduddîn-i Baghdâdî.

In whatever way we may like to interpret this kind of relationship between two masters, it was in any case extremely important for Simnânî, and there is definite evidence as to the influence of Baghdâdî's mystical doctrines upon Simnânî. În his Arabic work, Tuhfat al-Barara fî'l-Masâ'il al-'Ashara, Baghdâdî develops Kubrâ's introspective psychology in such a way as to anticipate in essence that important point about « incarnationism» or hulûl in Simnânî's doctrine, which most probably was one of the reasons for Simnânî is criticism ot Ibn 'Arabî's wahdat al-wujûd. Now in Baghdâdî's case, this could not very well have been directed against Ibn 'Arabî, for the simple reason that Ibn 'Arabi's most un-orthodox and famous Fuşûş al-Hikam was written in 627 h. or eleven years after Baghdâdî's death, and there is no reason to think that Ibn 'Arabî's fame had reached Khwârazm while Baghdâdî was alive. In fact, his doctrine clearly has its place in that typically kubrawî field of, if we may again use the term, mystical psychoanalysis, which in itself is entirely indifferent to theological or philosophical questions. The kubrawî method of spiritual guidance means to lead the disciple or « patient » through a scale of visions of different lights up to a point where he finds guidance in himself and is no more subject to the danger of confusion between appearance and reality, that is to say between certain illuminations which the beginner is likely to mistake for ultimate truth, and the divine light. Now in the case of Simnânî, if his critique of Ibn 'Arabî's doctrine of the « unity of being» is based, as I have suggested, upon his insistence on the necessity for the mystic to pass beyond the stage of identification in mystical experience, that is to say upon his elaboration

Simnânî's mystical school is a technical term for « mystical experience » and more particularly « visionary experience».

We already have seen that the main motive for the young Simnânî to leave the service of the Buddhist Îlkhân Arghûn had been visionary experiences. According to his autobiographical writings, experiences of a similar nature made him desire to join one particular sufi order which was famous for cultivating such experiences, the *Kubrawîya*, an order founded around 600/1200 by Najmuddîn-i Kubrâ of Khwârazm. The *Kubrawîya* order always had a markedly Iranian character; it is, by the way, still in existence in present-day Iran under the name of *Dhahabîya*, but it has, of course, changed more than its name since the days of its founder and his followers in pre-Safawi Iran.

After several attempts to join this order, Simnânî finally found his teacher in the person of Nûruddîn-i Isfarâyinî, an Iranian sufi who lived and taught in the city of Baghdad, where he died in 717 / 1317. Isfarâyinî was precisely the kind of spiritual director Simnânî had been looking for; for he was a celebrated master in the art of interpretation of dreams and visions, that is to say in that sort of mystical psychoanalysis which was the kubrawî method of spiritual guidance. As for mystical speculations about the unity of being, Isfarâyinî showed a rather reticent and even sceptical attitude, to the extent that, according to Simnânî, he forbade some of his disciples to read Ibn 'Arabî's Fuşûş al-Ḥikam; and this is, of course, one more factor to be taken into consideration when one is trying to understand Simnânî's own attitude.

But what in particular, among many things, attracted Simnânî to the Kubrawîya order was the figure of one of the disciples of Kubrâ, Majduddîn-i Baghdâdî ( from Baghdâdak, a village in Khwârazm), who is known for having met the famous mystical poet Farîduddîn-i 'Aṭṭâr. Baghdâdî died in 616/1219, that is to say two years before Kubrâ, and 43 years before Simnânî was born. Simnânî therefore could not have met him in this world, of course. When he once was asked why he had not chosen to follow Bâyazîd-i Bisṭâmî the celebrated sufi of the 3rd/9th century, on the mystical path, he gave the following account of a vision of Baghdâdî's light: Once,

fication, which corresponds to the « Jesus of your being »; rather, he should complete the process of his mystical growing - up by passing through that stage to the higher stage of the « Mohammad of your being», in which he becomes a pure Mirror of divinity. One might equally suggest that Simnânî's criticism of Ibn 'Arabî's waḥdat al-wujûd has something to do with this; particularly so, because in his answer to a letter written to him by 'Abdurrazzâq-i Kâshânî, who tried to show that waḥdat al-wujûd was the ultimate stage of mystical achievement, Simnânî similarly does not entirely deny the values of waḥdat al-wujûd, but says that it is a stage through which the mystic should pass in order to reach a higher level of truth and certitude, he himself claiming to have passed through this stage and reached an ultimate end of unity ( tawḥid), in which even the image of the Mirror was completely abolished. We shall elaborate this point a little later.

Of course, to criticize an objectively formulated system of thought on the basis of personal experience is a rather subjective way of examining facts, we might say; but this is precisely what Simnani not only did in criticizing Ibn 'Arabî's wahdat al-wujûd, but was proud of doing, as he frankly admits in the letter I have just been referring to. Kâshânî had expressed to him his astonishment about certain points in al-'Urwa, that is to say Simnânî's systematic work on sufi theology, where he also formulates his critique of Ibn 'Arabî, as we shall see later, by telling him that anyone having some familiarity with logic could not possibly accept them. Simnânî's reply to this objection was a rather short one. Instead of arguing with Kâshânî he simply stated that he did not care about logic as long as he had the certitude that his ideas were in agreement with reality or factual truth and that the soul was at peace. By « reality» or « factual truth» ( wâgi'), Simnânî most probably means in the first place the Shari'at or exoteric truth of Islam; but it is quite clear from the context and also from his use of the term wâgi' for « real» or « factual», that he also means to say that his views are in perfect agreement with his mystical experience, because wâgi' is closely related to wâgi'a, litterally « event » or « happening », which in

of his uncles being high-ranking officials under the Mongol Îlkhân Arghûn, it was quite normal for 'Alâ'uddawla himself to enter the service of this Îlkhân, which he did at the age of fifteen. He continued in his service for twelve years; and it was during this time, that he first came into contact with mysticism, that is to say, with a particular form of Buddhist mysticism, for he used to have frequent discussions with Arghûn's Buddhist court-priests Simnânî frankly admits that their spiritual achievements and mystical powers made a great impression upon him. But at the same time he became more and more convinced, he says, that they could not possibly reach the ultimate goal of mysticism - not because their methods were somehow deficient or inefficient, but essentially because the ultimate goal of mysticism presupposed as its basis the ultimate religion, that is to say, Islam. For us, the interesting point here is that he gained this conviction through visionary experiences, which were so overwhelming that he finally left the world of Arghûn and went to search contact with the sufis.

It may very well be, as has been suggested by MOLE<sup>2</sup>, that his later negative attitude towards Ibn 'Arabî has something to do with this period of his life, as there is evidence pointing to the fact that he sensed something of a common nature in the Buddhist doctrines which he knew and waḥdat al-wujūd. In any case, we can say at this stage that his fervent adherence to Islam and subsequent critical attitude towards everything he considered to be non-islamic or heretical was born out of some kind of inner drive, since most probably it would have been much easier for him to remain in the camp of Arghûn.

Furthermore, Simnânî rejected not only Buddhism, but Christianity as well, since it represented for him the danger of hulûl or incarnationism. But here again, his critique was far above the level of ordinary polemics, because essentially, «Christianity» or hulûl meant for him one particular stage of mystical experience in which the mystic identifies himself with the divine. According to Simnânî's very original doctrine of the « Seven prophets of your being», which has been analyzed in all of its depths by Professor Henry CORBIN 3, the mystic should not loose himself in this stage of identi-

bigotry, or because of their ignorance of his technical vocabulary, or simply because of the difficulty of his ideas. As a matter of fact, the truths and mystical insights which are contained in his works, particularly in his Fuṣûṣ al-Ḥikam and al-Futûḥât al-Makkîya, are not found in any other book and have not been expressed by any of the sufis before him. <sup>1</sup>

It is not very surprising, one might say, that Ibn 'Arabî should have been condemned as a heretic by exoteric theologians like Simnânî's contemporary Ibn Taymîya, who radically opposed any sort of esoterism, distinguished unconditionally between the Creator and the creature and found the only possible approach for the latter to the former to be pure worship. But what shall we say if such opposition to and even condemnation of Ibn 'Arabî comes from the side of someone who was himself, as everybody agreed, a great mystic? Does it not mean that while criticizing Ibn 'Arabî's waḥdat al-wujûd or «unity of being», Simnânî was in fact attacking the very basis of his own mystic endeavours, for, we may ask, whether it is possible to conceive of any mysticism at all without assuming the perception or realization of some kind of Unity in Being, including what theologians call Creator and creature or God and world? Or does it perhaps mean that Simnânî had an alternative solution to offer to the problem of mystical Union? In other words, was he one of those bigoted people, to use Jâmî's term, who sacrificed a deeper understanding of Truth for the sake of conforming to the established religion, or was he quite to the contrary a real nonconformist, whose negative attitude toward Ibn 'Arabî's doctrine, which at his time had become already something like an established truth among sufis, reveals only the personal experience of a creative mind which happened to be different?

There are, of course, no ready-made answers to questions of such a basic nature. But we may at least get a somewhat clearer picture of the problem itself by studying Simnânî's approach to mysticism through his own writings. Before trying to do so, however, let me first say a few words about his personality and his background.

As a matter of fact, many aspects of Simnânî's doctrine have their counterpart in his life, and his life story is a rather extraordinary one. He was the son of a well-known aristocratic family of Simnân. His father and two

I am proposing to talk to you this evening about one Iranian mystic of the so-called Mongol period, 'Alâ'uddawla-i Simnânî, who lived from 659/1261 to 736/1336. More particularly, the topic of my talk is this mystics' critical attitude, or even opposition, to the mystical doctrine of waḥdat al -wujūd or, literally translated, « unity of being».

The significance of this perhaps somewhat marginal topic will immediately appear, if we consider the fact that what Simnânî criticized in particular was the magnificent expression given to this doctrine of wahdat al-wujûd or « unity of being» by the great Arab mystical thinker who lived almost exactly one hundred years before Simnânî, Muhyî'l-dîn Ibn 'Arabî (born 650/1165 in Murcia and died 638/1240 in Damascus). Ibn 'Arabî, as is well known, was to become the great master for almost all subsequent sufis up to the present day and also one of the greatest heretics for what the sufis call the 'ulamâ-yi zâhir or exoteric theologians. But it was not only the sufis in the strict sense who regarded Ibn 'Arabî as their great master; the presence of his influence and even of his sometimes original vocabulary in the writings of such important later Iranian philosophers as Mulla Şadrayi Shîrâzî in the 17th century - to mention only the greatest name among them - cannot be overlooked any more. In short, to attack Ibn 'Arabî for his idea of the « unity of being» or wahdat al-wujûd meant to attack the very basis of the world-view of generations of Islamic mystics and philosophers up to our present day. The uniqueness and almost prophetic status of the Shaykh al-Akbar or Magister Maximus as he used to be called by his friends, is well summarized in the words of Jâmî, the famous 15th century Persian poet and sufi, who was also a great admirer of Ibn 'Arabî, when he writes about him: « The greatest scandal in the eyes of those who condemn the Shaykh is his book Fuṣûṣ al-Ḥikam. They do so either because they simply follow established opinions without trying to understand, out of some sort of

Pastic Level, give & the Jactice of Planck Spoker, McGill Enteropy, Tokus

Hobert angreed

Assistant Professor,

instince of Islamic Studies

# SIMNÂNÎ ON WAHDAT AL-WUJÛD

Public Lecture, given at the Institute of Islamic Studies, McGill University, Tehran

Branch, on March 17, 1970

By

Hermann Landolt

Assistant Professor,
Institute of Islamic Studies

The admiration for Islamic science and philosophy was eventually - after everything of value had been assimilated - replaced at many points by revulsion. By the end of the fifteenth century it was felt that the study of Arabic was no longer rewarding, and that its literature was greatly inferior to that of Greece and Rome. Even Dante (1265-1321), at the beginning of the fourteenth century, though using some Islamic imagery and acknowledging Europe's debt to Arabic philosophy to the extent of placing Avicenna and Averroes in Limbo, shows no real awareness of the extent of Islamic influence, but lives mainly in the world of Greek and Latin literature and of recent and contemporary events. It would not be too much to say that by about this time a new image of Europe was emerging. Because it was formed in contrast to the distorted image of Islam, it was not free from distortion in other ways. Apart from the Christian element there was an exaggerated identification with Europe's Greek and Roman heritage, in its literary, philosophical and even political aspects. At the same time there was a virtual denial that Europe was in any way dependent on the Islamic world.

Since the sixteenth century Classical literature has played a large part in European education, but this is hardly the time and place to ask whether the attention to it has been excessive. In this present age, however, when the various cultures and civilizations are coming willy-nilly into the one world, the denial of Islamic influence on Europe is a serious matter. For the future of our relations within the one world it is urgent that we westerners should fully admit the important role played by Islam in the making of western Europe and the growth of European self-awareness.\*

<sup>\*</sup>This is substantially the text of a lecture delivered in May 1969 at Harvard University and also at the University of California, Santa Cruz.

a positive aspect, the negative aspect being self-assertion against Islam. This was inevitable because of the force and the extent of the Islamic impact and because of the depth of European admiration and hatred.

If we take it, then, that the movement of the European spirit which began in the later eleventh century was a movement of self-assertion, both the Reconquista in Spain and the Crusading fervour in France and the surrounding countries are aspects of this self-assertion. As western Europe began to assert itself, it had to show that it could measure up to the great enemy which it had long regarded as superior in everything except religion. Even those churchmen who advocated sending missionaries to the Saracens rather than crusading soldiers were a part of the movement of self-assertion. Another aspect of this movement was the formation of the distorted image of Islam. This image gave western European Christians grounds for believing that they were superior to the Muslims. Because their superiority thus lay in their religion, they tended more and more to identify themselves with the ideals of their religion. The distorted image of Islam, however, was also in some ways directed against certain aspects of European life, such as the adoption by many of the nobility of the « gracious living» of the Moors. That the matters criticized in Islam were also faults present among Christians was explicitly recognized by John Wycliffe (d. 1384) in his closing years. Doubtless this had something to do with the persistence of the false image of Islam in our western culture- it was an image of something men admired, yet thought they ought to reject and have nothing to do with.

Admiration for Islamic science and philosophy continued into the thirteenth century, though, as the Europeans learned in this sphere from the Muslims, they developed an independent attitude. After they had mastered the philosophical techniques in particular, they used these in a kind of intellectual self-assertion. The Summa contra Gentiles of Saint Thomas Aquinas is to be seen as a defence of European Christian beliefs against both Muslims and those who admired the Muslims excessively. The Summa theologica, on the other hand, is rather the positive presentation of Christian belief in accordance with the highest intellectual standards of the day.

elaborating and spreading the image, and why the image has persisted to the present day; it may be moribund, but it is by no means dead.

Perhaps the best way to approach this problem is to take stock of the position in the second half of the eleventh century. By about 1050 western Europe was poised for a new movement of self-assertion. Many factors contributed to this - improvements in agriculture, a greater volume of trade, increased social and political stability, a greater cultivation of the intellectual life. The successes of Norman knights in southern Italy and Sicily gave Europeans fuller confidence in the military efficiency of the knight. In 1085 Toledo fell to a Spanish army despite its redoutable natural position and its fortifications. It must have been difficult not to feel a new and pulsing self-confidence.

On the other hand the leaders of western Europe must have had mixed feelings as they reflected on the Islamic world. There was much in that world which they greatly admired - the products of its technology, its style of gracious living, its poetry, its intellectual achievements. The latter, of course, were only beginning to be known in the eleventh century, for most of the translations were made after 1100. Even so there was much admiration. Yet admiration, as is normal in the attitude of the inferior to the superior, was mixed with hate and fear. A man or a nation admires those who are superior, and at the same time hates them because they are superior. The intense self-confidence of the Arabs generated a high degree both of admiration and of hatred among those with whom they came in contact. Their military prowess was also feared, though probably less so after 1085. There was even fear of the Islamic religion, precisely because it claimed to supersede Christianity and was gaining converts from the Church. Perhaps as the military danger from Islam decreased the religious danger was thought to increase. Certainly the clerics who had a hand in directing the Crusading expeditions towards the eastern Mediterranean must have been aware of the religious danger, as they remembered the Spanish martyrs and saw the attractiveness of Islamic life. All this meant that, when the movement of European self-assertion got under way, it had a negative as well as

Christians against the infidels, and for some forty years the Popes had been concerned to overcome the schism between east and west within the Church. Thus it was not the presentation of the central Crusading idea - the recovery of Jerusalem from the Saracens - which led to an upsurge of the spirit, but rather an upsurge of the spirit, set off by something else, which found its most satisfying focus in this Crusading idea. This assertion is not of course intended to deny that various social and political forces were also present. The description of the idea of Crusade as a « focus» is meant to indicate that this idea led to activities in which the various secular and religious forces found an integrated expression. Let us leave the Crusading idea here for the moment, and turn to the last aspect of the European response.

This fourth and last aspect is the formation of an image of Islam by scholarly writers in Latin between about 1100 and 1350. There was also a popular image of Islam, probably formed about the beginning of the same period, and seen, for example, in the Chanson de Roland. In a popular image of this kind it is not surprising to find various crudities. What is surprising however, is that in the picture of Islam elaborated by scholars there are serious distortions. The points most emphasized by the scholars may be summarized in the following propositions: Islam is a religion of violence and has been spread by the sword; Islam is a religion of self-indulgence especially sexual; Islam is a religion based on falsehood and deliberately perverts the truth; Muhammad is the anti-Christ. I assume that it is not necessary here to explain the distortion in detail. There was obviously a complete failure by medieval Christians to appreciate the positive religious values of Islam. The charge of violence is curious in the mouth of those who were preaching the Crusade, and the charge of converting by the sword makes no allowance for the high level of tolerance for non-Muslims found in Islamic countries.

It may be suggested that this distortion of the image of Islam is merely what is to be expected in war propaganda. But for the Christian Islamist the problem is why the scholars lent themselves so wholeheartedly to

This religious motive was fostered by the pilgrimage to Compostela. After 1100, of course, men's attitudes in Spain came to be influenced by the idea of Crusade, which had had a mushroom growth north of the Pyrenees. The Reconquista had made considerable progress, however, before the First Crusade, for in 1085 Toledo in the centre of Spain had been wrested from the Arabs. The next main advance was in the early thirteenth century, culminating in the capture of Cordova in 1236 and Seville in 1248. This left only the small kingdom of Granada in Muslim hands, and it eventually fell after the union of Aragon and Castile in the later fifteenth century, finally disappearing in 1492.

The modern student instinctively feels that there must be a close connection between the Spanish Reconquista and the growth of Crusading zeal in western Europe, but the evidence is slight, and the whole subject would probably repay further study. Before expressing a view on the relationship I shall first say something about the Crusades and the Crusading movement. From the standpoint of the Islamic historian two points are worth emphasizing by way of preface to the discussion. Firstly, while the Crusades have a central place in European history, they have only a minor place in Islamic history, perhaps comparable to wars on the north-west frontier of India in the nineteenth century. That is to say, they were not felt as a serious threat to the Islamic world as a whole, and did not in any way impress themselves on the outlook of Muslims. Secondly, the Islamic historian is amazed at the foolhardiness and ignorance of the western Europeans in launching such expeditions, and sees that such successes as they attained were largely due to fortuitous circumstances of a temporary character. The central question thus becomes: What was this Crusading idea and Crusading spirit which so took possession of the western Europeans?

The effective beginning of the Crusading movement is usually held to be the speech of Pope Urban II at Clermont in 1095, though its roots may be traced much further back, notably to the activity of Pope Gregory VII. There is some obscurity about the precise contents of the speech of Urban. Some of the oldest accounts place the emphasis on supporting the eastern

with the astrolabe in such places as Liège and Lorraine. The medical school at Salerno benefited from a series of translations from Arabic made by Constantine the African between about 1060 and 1087. The chief work of translation, however, was accomplished in Toledo after it fell to the Christians in 1085. In the twelfth century at Toledo a large number of translations mostly of scientific works - were made by Dominic Gundisalvi, Gerard of Cremona and others. One or two translations came from the Crusading states in the east. By the thirteenth century many Europeans were proficient in the scientific disciplines and also in philosophy, which was the slowest starter. In these fields most of the remaining works of merit were now translated from Arabic into Latin. Some of these Arabic scientific works, especially the field of medicine, continued for centuries to be regarded as authoritative, and after the invention of printing appeared in several editions. The philosophical works of Averroes, it is worth noting, though virtually without influence in the eastern Islamic world, were known to Christian scholars in western Europe soon after they appeared in the late twelfth century. To sum up - in the intellectual sphere the Europeans took over from the Arabs the disciplines they were interested in and in course of time developed these further.

The next matter to be mentioned is the reconquest of Spain and Sicily. The conquest of Sicily followed on military activities (as a kind of mercenaries) by Norman knights in southern Italy in the eleventh century. A Norman principality was established on the mainland, and from this as base Sicily was invaded in 1060 and completely occupied by 1091. Though Sicily thus came to be under nominally Christian rule, there was no religious motive for the conquest; on the contrary it was the Christian conquerors who adopted the Islamic way of life.

The Spanish Reconquista was very different. In its origins it seems to have proceeded from the fierce desire for independence found among rough mountain peoples. Later, however, the fortitude of spirit necessary for maintaining the struggle came largely from the belief of the Spaniards that they were fighting to reconquer a part of Christendom from its enemies.

they held that their philosophy was in agreement with the essentials of the Islamic religion. For the main stream of Islamic thought, which was theological, they were of course heretics; but many of their general philosophical conceptions and methods of argument were taken into theology. In the process of adaptation an important part was played by Algazel or al-Ghazali (d. 1111) who, before showing the inconsistency and heretical character of the views of the philosophers, produced a very lucid summary of these views. Finally Averroes tried to prove that it was Algazel and not the earlier philosophers who had been inconsistent and self-contradictory. He was an Aristotelian rather than a Neoplatonist, and is noted for his commentaries on some of the works of Aristotle. Both in the Islamic world and in western Europe the importance of these philosophers lies not in the number of those who followed them exactly but in the stimulus they gave to other thinkers, especially those in the theological camp.

This concludes the first and longer part of my lecture., in which I have been describing the impact of the Islamic world on western Europe.

## 2. The European response to the impact

I now turn to consider how western Europe responded to this impact. Some aspects of the response have already been mentioned implicitly, notably the acceptance by some Europeans of luxury goods from the Middle East and their adoption of a style of « gracious living». What remains to be considered may be brought under four heads: (a) the response in the intellectual sphere; (b) the reconquest of Spain and Sicily; (c) the Crusades; (d) the formation of an image of Islam by scholarly writers. It will be found that there is a close connection between the last points.

In the intellectual sphere, then, the first task before western Europe was to study and assimilate what the Muslims already knew and, where relevant (as in medicine), to put it into practice. Along with the study of the sciences went the work of translation into Latin. This may have begun as early as the ninth century. A translated work on astronomy is mentioned in the tenth century, and early in the eleventh century men were familiar

science is indicated by the use of terms derived from Arabic, such as « al-kali», « alembic», « aniline» and « antimony».

In both the practice and theory of medicine the Muslims had gone considerably beyond what they had inherited from the Greeks. The works of Galen, Hippocrates and others had been translated into Arabic and their principles incorporated into medical practice. In addition the Muslims had made exhaustive studies of pharmacology and had written treatises on particular aspects of medicine; the latter, being backed up by wide personal experience, were of great value. Much was known about the nature and urgency of antisepsis; and simple methods of anaesthesia were used to reduce pain. There were many hospitals - Cordova in the middle of the tenth century is said to have had fifty. Hospital patients received medical treatment, and this was often supervised by a resident physician. Clinical instruction was a regular part of the training of medical students. All this almost modern efficiency is in strong contrast to the low level of European medicine up to the eleventh century. There was virtually no knowledge even of Greek medical theory, nor of antisepsis and anaesthesia. Hospices for the sick gave shelter but no treatment, there being no resident physicians. There was no provision for clinical instruction for students. An Arabic writer of the early Crusading period has recorded a story of the treatment of two Frankish patients by a Frankish doctor. The treatment was so crude and unscientific that they both died, though Arabic doctors could probably have cured them. What is noteworthy, however, is the writer's horror at the crudity; it is the horror with which a Victorian missionary might have described the practice of an African witch-doctor.

To complete this account of the intellectual achievements of the Islamic world as these impinged on western Europe it is necessary to say something about philosophy. This came to the Muslims, along with the sciences just mentioned, through translations from the Greek. In course of time, however, the Muslims produced original thinkers of great power, notably al-Farabi (d. 950), Avicenna or Ibn-Sina (d. 1037) and Averroes or Ibn-Rushd (d. 1198). Of these the first two may be described as Neoplatonists, though

that the man who effectively introduced Arabic numerals to Europe, Leonardo Fibonacci, was the son of a merchant in charge of a Pisan trading colony in Algeria. Fibonacci's book, *Liber abaci*, published in 1202, showed among other things how Arabic numerals made possible the simplification and extension of arithmetical operations, and thus demonstrated their superiority to the clumsy Roman system hitherto employed.

The field of pure mathematics is essentially distinct from the use of any particular system of numerals, though there is obviously a connection. There were brilliant mathematicians among the Greeks, though their numerical notation was inferior to the Indian. By combining their Greek heritage in mathematics with the system of numerals derived from India, the Muslims were able to make important advances. In other branches of mathematics too they showed great originality of thought, notably in the development of algebra; « algebra » is in fact an Arabic word. Omar Khayyam ( d. 1123), though better known for the poems rightly or wrongly ascribed to him, was a brilliant mathematician and could solve algebraic equations of the third and fourth degrees.

In the related field of astronomy much work was done by the Muslims. To begin with they may have been attracted by the supposed practical uses of astrology; but latterly the dominant concern was scientific. Much of the genius of the Muslim astronomers lay in making more accurate observations and in drawing up tables; but they also discussed matters of theory, like the nature of planetary motion. Not far removed from astronomy was the subject of optics, in which an outstanding contribution was made by Ibn-al-Haytham or Alhazen (d. 1038); this superseded the earlier theory of Euclid and Ptolemy.

Other sciences were cultivated by the Muslims, but the only one in which they made notable advances was chemistry. There is no absolute deviding line between chemistry and alchemy in the Arabic writings, but many of the writers were primarily interested in the science of chemistry and appreciated the need for experiment. The Muslim contribution to the modern

quently spread to northern France and Italy, and then to England and Germany. By its music and poetry this culture helped to soften the ruggedness of feudal society. In its origins it is closely linked with the Provençal poetry of the troubadours. There is room for some difference of opinion about the elements which entered into the development of this poetry. Much of the technical skill of the troubadours doubtless came from the tradition of popular poetry in Languedoc; but it is virtually certain that important ideas and elements of form came to them from the Arabs of Spain. To sum up, then, it may be asserted that the spread of elegance and refinement among the élite of western Europe was an aspect of the impact of the Islamic world.

The last aspect of this impact to be considered is that in the intellectual sphere. Under this heading may also be included an improvement in the material basis of intellectual life, namely, the introduction of paper instead of parchment and papyrus. The Muslims are said to have learned the art of paper-making from some Chinese craftsmen whom they made prisoner in central Asia about the middle of the eighth century. About the year 800 one of the Barmakid viziers built the first paper-mill in Baghdad. Because paper was much cheaper than Egyptian papyrus, its use spread westwards through the Islamic provinces, both for administrative purposes and among the writing public, a relatively large body of people and one that was increasing. The first European document written on paper is thought to be one from Sicily dated 1090, and it was not until the fourteenth century that paper-mills were established in Italy and Germany.

Another important borrowing of the Europeans from the Muslims was the system of numerals commonly known as « Arabic». Actually the Muslims took them over from Indian sources; but they were quick to realize their advantages and adopted them for all practical purposes. The first European to use Arabic numerals is said to have been Gerbert of Aurillac ( Pope Silvester II from 999 to 1003), who was interested in mathematics; but he had no immediate followers. Traders presumably became familiar with the ten signs through their Muslim contacts; and it is worth noting

inlaid with ivory and mother-of-pearl. Spain likewisc became noted for its decorative leather-work, not least in bookbinding. The existence in the Spanish language of many words connected with building which have been derived from Arabic suggests at the very least that the Arabs introduced improvements and refinements in this sphere.

«Gracious living», however, meant more than a high level of technical skill in many fields. It also required the formation of high standards of taste throughout the upper strata of society. An important part was played here by a man called Ziryab who came from the court at Baghdad in 822 and spent the remaining thirty-five years of his life in Cordova. He had sung and played before Harun ar-Rashid in Baghdad, and he naturally did much to raise the 'evel of musical appreciation in Spain; but he also became an arbiter of fashion and taste in general. The order of courses we ourselves observe at formal banquets probably owes something to Ziryab. He insisted on elegance in the ordering and serving of meals, and his canons of good form were widely accepted not merely in these matters, but also in respect of appropriate clothing for various occasions and of hairdressing and other forms of beauty culture.

The style of « gracious living » which thus developed in Cordova spread through Islamic Spain, and there was also something similar in Sicily. It was so obviously pleasant and delightful that it was adopted as far as possible by the leaders of society in the neighbouring Christian lands. An account has been preserved of how a Christian friar, while begging, penetrated into an inner courtyard of the house of a wealthy merchant of Pisa. The sensuous beauty of the garden, the rich clothing of the young men and women there, and the exquisite music, both vocal and instrumental, made a deep impression on the friar; it was as if for a moment he had been transported into fairyland. It is well-known, too, that after the Christian reconquest of Sicily two of the Christian rulers, Roger II and Frederick II, retained the Islamic style of life in their courts. It was above all, however, in southern France that there developed a new courtly culture which subse-

In the arts of navigation the European sailors seem to have borrowed many things from the Muslims, who brought to the Mediterranean lands what they had learned from seafaring in the Indian Ocean. Various details in the rig of ships seem to have been adopted from the Muslims and then further developed, especially by the Portuguese and Spaniards, to suit Atlantic conditions. This was a matter which - after the period with which we are chiefly concerned - contributed to making possible the great voyages of exploration. The history of the development of the compass is obscure, but it may well be that the Arabs shared with the Europeans in the process by which a serviceable instrument of navigation was produced. The Europeans were certainly far behind the Muslims in geographical knowledge as late as 1100. William of Malmesbury, in the early twelfth century, thought the whole world apart from Christendom and northern Europe belonged to Islam. Not much later, however, the Muslim geographer al-Idrisi, at the Christian court of Sicily, produced a detailed map of the Old World which was tolerably accurate for Europe, North Africa and Asia. This geographical knowledge later helped to direct the voyages of exploration. The Muslims had also larger-scale charts of limited areas, and these contributed to the production of portolans, as they were called, by the Genoese and others.

In considering the influence of the Islamic world on Europe the most important aspect of its technology was that it made possible a new style of «gracious living». Some of the agricultural products just mentioned made possible luxurious meals. From silk and other textiles came rich and beautiful clothing. With the techniques used in other parts of the Islamic world lovely ceramic ware was produced. It was actually in Cordova in the ninth century that the secret of manufacturing crystal was discovered. The minerals of Spain, already known to the Romans, were further exploited by the Muslims; and beautiful and elaborate metal-work objects were then made by skilled craftsmen. In the tenth century Cordova had become the rival of Byzantium in the arts of the goldsmith, the silversmith and the jeweller. Ivory was carved into wonderful shapes; and wood also was carved and

Another sphere in which the Islamic world made an impact on western Europe is that of trade and, more generally, material culture. Trade was nearly always highly esteemed and vigorously fostered in the Islamic world. Trade contacts with Italy in particular resulted from the occupation of the North African seaboard. There were Muslim traders at Amalfi in the ninth century and at Pisa in the tenth. By the end of the tenth century, howeverapparently as a result of Islamic fiscal policy - the transport of goods across the Mediterranean was largely in the hands of Italians, at first mainly the Pisans and Genoese, later also the Venetians. The Fatimid dynasty, which established itself in Egypt in 969, played an important part in fostering trade. Much of this trade might be regarded as « colonial trade», with western Europe in the position of « colony ». This description indicates that most of the European exports to Islamic lands were raw materials, whereas the imports were consumer goods, often of a luxury character. Among the raw materials were the slaves who at certain periods were exported in large numbers through Spain.

Trade was only one way in which western Europe became familiar with the superior technology and material culture of the Islamic world. The inhabitants of Spain and Sicily, Christian as well as Muslim, shared in most of the technological achievements of the Islamic heartlands and had comparable standards of material comfort. In agriculture, for example, many improvements were introduced from the Middle East. Devices to raise water and make it available for irrigation were brought from Egypt and Syria to southern Spain, and may still be seen there occasionally. Such irrigation made possible the cultivation of much larger areas. There was also an extension in the variety of plants grown. Among the new plants introduced by the Muslims were: sugar-cane, rice, cotton, aubergines, and fruits like oranges, lemons and apricots. The quality of other fruits was improved. Where the mulberry tree grew easily, the manufacture of silk was developed. These agricultural improvements, of course, were limited to certain regions, and were irrelevant in the harsher northern climates; but they meant that at least in southern Spain many products were at hand to make life pleasanter.

had belonged to the Roman empire. The Arabs, however, were representatives of a vast political and cultural system stretching from the Atlantic through North Africa and the Fertile Crescent to Central Asia and the Punjab. Moreover this great society was in process of becoming the chief bearer of the whole cultural heritage of the Middle East. Even when it lost its political unity, its populations (in so far as they were Muslims) continued to manifest a deep solidarity based on the religion of Islam. The intellectual leaders of this society had made their own the science, medicine and philosophy of the Greeks, and in various respects had contributed to the advancement of these disciplines. The intellectual life of the Islamic world was by no means confined to the heartlands, but flourished in many provincial centres, not least in the cities of Islamic Spain from the tenth century onwards and at the Sicilian court. Thus the Arab occupation of Spain and Sicily was the initial or preparatory stage of a process which can only be described as the impact of a superior culture. The points in which Islamic culture was superior will be described in more detail presently.

In another respect also the occupation of Spain and Sicily was an initial stage of a process. We might ask for example how far there was any awareness of this Islamic impact in northern France or Lombardy, in the Rhineland or Saxony. The answer must be that on the surface there was little such awareness. Nevertheless the western Europeans distant from the occupied or raided areas had occasional contacts with the Islamic world. There were the diplomatic missions exchanged by Charlemagne and Harun ar-Rashid. More significant perhaps was the visit to Cordova in 858 of two monks of Saint- Germain-des-Prés. Their mission was to bring to Paris the relics of the patron of their abbey, Saint Vincent of Saragossa; but these had disappeared, and the monks contented themselves instead with the bodies of three Christian so-called « martyrs », recently executed at Cordova for deliberately insulting Islam. In this way certain people in northern France gained an idea - probably distorted - of the difficulty of being a Christian under Islamic rule.

was a gradual process of building up European culture. Instead, the struggle of western Europe with Islam is seen to have been to some extent constitutive of Europe's new self-awareness.

### 1. The impact of the Islamic world.

In the military and political sphere the impact may be said to begin with the conquest of Spain in the second decade of the eighth century by a mixed force of Arabs and Berbers. The conquest was extended to the region of Narbonne in southern France, which had also been under the Visigothic rulers of Spain. As is well known, in the year 732 a Muslim raiding army penetrated to a spot between Tours and Poitiers and was there defeated by Charles Martel. Before the end of the century the Muslims had lost their foothold north of the Pyrenees, and in 801 they had to yield Barcelona to Charlemagne. Thereafter the frontier of Islamic Spain was stabilized for about three centuries, the effective limits of its power being the fortresses of Saragossa, Toledo and Mérida with their respective marches.

Sicily also came under Muslim rule, but not until fully a century after Spain. The occupation began in 827 and was not complete until about 902. Various parts of the Italian mainland were also raided by Muslims during the ninth century, and the port of Bari on the Adriatic was held for about thirty years. There are stories of Muslim raiders penetrating through the Alpine passes into Central Europe. By the end of the ninth century, however, the Byzantines had reestablished their hold on southern Italy and expelled all the Muslims. Sicily, on the other hand, remained under Islamic rule until towards the end of the eleventh century.

In the past historians of Europe have tended to think of the Arabs as yet another body of barbarian invaders, comparable to Goths, Vandals or Norsemen. In so far as one looks at the actual Arabs and Berbers who were the first invaders, there is truth in this view. But there is also an important difference between the Arabs and all the other invading peoples. All these others were on the whole less civilized than the provinces which

It is necessary to begin with a word of caution. The topic to be considered here belongs to at least two disciplines, but it is only in one of these that I can claim any expertise, namely Islamic studies. In the second discipline, the history of Medieval Europe, I am very much an amateur. A more appropriate title for the lecture would therefore be « Reflections of an Islamist on the Making of Europe». It will be chiefly concerned with the period from about 1050 to 1350.

It is convenient at the outset to indicate roughly the line of argument to be pursued. From the standpoint of Islamic history the spread of Muslim rule into Spain and Sicily was part of a great tide of expansion which had carried the Arabs thousands of miles eastwards and westwards from Arabia. Though this tide began to ebb shortly after reaching its farthest limits in western Europe, there followed a period when many parts of Europe were being drawn into the Islamic economic system, were adopting Islamic technology and the arts of gracious living, and were studying Islamic science and philosophy. All this may be called - to vary the metaphor - the impact of the Islamic world on western Europe; and a fuller description of this impact will occupy the first half of the lecture. The second half will then go on to deal with various ways in which western Europe responded to the impact: the inauguration of the Crusades, the acceptance of much technology, applied science and scientific theory, and the reassertion of Christendom as a political and cultural entity distinct from the Islamic world and opposed to it. In so far as the emphasis is placed on the European response to the Islamic impact there is an implicit criticism of the common view that « the culture of Europe was derived from that of the Roman empire», at least if that is taken to mean that there

# ISLAM AND THE MAKENG OF EUROPE

Public Larger gives at the bosons of falsons. Notice, Addition Changering, Values, States, on Alarth, pp. 1979.

98

W. Managemery West.

Protesor of University of Milinburgh

# ISLAM AND THE MAKING OF EUROPE

Public Lecture given at the Institute of Islamic Studies, McGill University, Tehran Branch, on March 17, 1970

Ву

W. Montgomery Watt

Professor at University of Edinburgh

goes back to the very source of all things (corresponding to the Islamic idea of «existence» in its original state of Unity), he will clearly notice that the ten thousand things (i.e. all phenomenal things) are ego-less (i.e. have no self-subsistence).

- 27) Sharh-e Gulshan-e Râz (op. cit.) p. 19.
- 28) Cf. Ḥaydar Âmolî: Jâmi al-Asrâr ( op. cit.). pp. 106-107.
- 29) This is known as the stage at which « existence» is conceived as lâ bi-sharṭ maq-samt, i. e. an absolute unconditionality in which « existence » is conceived as not being determined even by the quality of being-unconditional. The stage corresponds to what Lao Tzû calls the « Mystery of Mysteries » (hsüan chih yu hsüan) and what Chuang Tzû designates by the repetition of the word wu or « non-existence», i.e wu wu meaning « non-non-existence».
  - 30) Jâmi 'al-Asrâr (op. cit.), pp. 161-162.
  - 31) Ibid., pp. 206-207.
  - 32) Ibid., pp. 207-209.

- 8) Cf. S.N.L. Shrivastava: Samkara and Bradley, Delhi, 1968, pp. 45-47.
- 9) Lawa'ih, ed. M.H. Tasbîhî, Tehran, 1342 A.H., p. 19.
- 10) Ibid., p. 19.
- 11) Cf. Nihat Keklik: Sadreddîn Konevî'nin Felsefesinde Allah, Kâinât ve Insan, Istanbul, 1967, pp. 6-9.
- 12) This and the expression: datsu raku shin jin appearing in the next paragraph belong to the technical terminology of the celebrated Japanese Zen master Dôgen (1200 1253).
- 13) The following description is an elaboration of what Lâhîjî says about these technical terms in his Commentary on Gulshan-e Râz (op. cit., pp. 26-27).
- 14) For an analysis of the Taoist concept of « chaos » see my Eranos Lecture: The Absolute and the Perfect Man in Taoism ( Eranos Jahrbuch XXXVI), Zürich, 1967, pp. 398-411.
- philosophy. Thus, to give one more example, Chu Tzû, (1130-1200), famous Confucian philosopher of the Sung dynasty, remarks, on the problem of how the Supreme Ultimate (t'ai chi) is related to its manifestations in the physical world, that the Supreme Ultimate in relation to Multiplicity is just like the moon which is reflected in many rivers and lakes and is visible everywhere without being really divided up into many. (Cf. Chu Tzû Yü £ei, Book 94).
  - 16) Gulshan-e Râz (op. cit.) v. 127, p. 100. Cf. Lâhîjî's Commentary, p. 101.
  - 17) cf. Jâmi 'al-Asrâr (op. cit.), p. 113, p. 591.
  - 18) £awd'ih ( op. cit.) p. 61.
- 19) On the distinction between the ornamental and the cognitive function of metaphors, see Marcus B. Hester: *The Meaning of Poetic Metaphor*, The Hague-Paris, 1967, Introduction.
  - 20) Wittgenstein: Investigations, p. 213.
  - 21) Jâmi al-Asrâr ( op. cit.) p. 217, p. 221.
  - 22) Ibid., p. 113.
  - 23) Ibid., pp. 113-115.
- 24) Cf. my The Key Philosophical Concepts in Sufism and Taoism II, Tokyo, 1967, pp. 122-123.
  - 25) Gulshan-e Râz (op. cit.) v. 15, p. 19.
- 26) To be compared with what the Zen master Dôgen says about the same situation in his  $Sh\hat{o}$   $B\hat{o}$  Gen  $Z\hat{o}$  (III Gen  $J\hat{o}$   $K\hat{o}$  An): « If a man on board a ship turns his eyes toward the shore, he erroneously thinks that it is the shore that is moving. But if he examines his ship, he realizes that it is the ship that is moving on. Just in a similar way, if man forms for himself a false view of his own ego and considers on that basis the things in the world, he is liable to have a mistaken view of his own mind-nature as if it were a self-subsistent entity. If, however, he comes to know the truth of the matter through immediate experience ( corresponding to the experience of  $fan\hat{a}$  in Islam ) and

monism nor dualism. As a metaphysical vision of Reality based on a peculiar existential experience which consists in seeing Unity in Multiplicity and Multiplicity in Unity, it is something far more subtle and dynamic than philosophical monism or dualism.

It is interesting to observe, moreover, that such a view of Reality, considered as a bare structure, is not at all exclusively Iranian. It is, on the contrary, commonly shared more or less by many of the major philosophical schools of the East. The important point is that this basic common structure is variously colored in such a way that each school or system differs from others by the emphasis it places on certain particular aspects of the structure and also by the degree to which it goes in dwelling upon this or that particular major concept.

Now, by further elaborating the conceptual analysis of the basic structure, taking into consideration at the same time the major differences which are found between various systems, we might hopefully arrive at a comprehensive view of at least one of the most important types of Oriental philosophy which may further be fruitfully compared with a similar type of philosophy in the West. It is my personal conviction that a real, deep, philosophical understanding between the East and West becomes possible only on the basis of a number of concrete research works of this nature conducted in various fields of philosophy both Western and Eastern.

## **Footnotes**

- 1) Reference is to the main theme of the Fifth East-West Philosophers' Conference: The Alienation of Modern Man.
- 2) Cf. Mollâ Ṣadrâ: *al-Shawâhid-al-Rubûbîyah*, ed. Jalâl al-Dîn Ashtiyâni. Mashhad, 1967, p. 14.
- 3) Cf. his Risâlah Naqd al-Nuqûd, ed. Henry Corbin and Osman Yahya, Téhéran Paris, 1969, p. 625.
  - 4) Muhammad Lâhîjî: Sharh-e Gulshan-e Râz, Tchran, 1337 A.H., pp. 94-97.
- 5) Cf. Jâmi' al-Asrâr wa-Manba' al-Anwâr, ed. Henry Corbin and Osman Yahya, Téhéran - Paris, 1969, p. 259, p. 261.
  - 6) Cf. al-Shawâhid al-Rubûbîyah, op. cit., p. 448.
  - 7) Vivecacudamani, 521.

The most important conclusion to be drawn from a careful consideration of the metaphors that have just been given is that there are recognizable in the metaphysical Reality or the Absolute itself two different dimensions. On the first of these dimensions, which is metaphysically the ultimate stage of Reality, the Absolute is the Absolute in its absoluteness, that is, in its absolute indetermination. It corresponds to the Vedantic concept of the parabrahman, the « «Supreme Brahman», and to the neo-Confucian idea of the wu chi, the « Ultimate of Nothingness». Both in Vedanta and Islam, the Absolute at this supreme stage is not even God, for after all « God» is but a determination of the Absolute, in so far at least as it differentiates the Absolute from the world of creation.

In the second of the two domains, the Absolute is still the Absolute, but it is the Absolute in relation to the world. It is the Absolute considered as the ultimate source of the phenomenal world, as Something which reveals itself in the form of Multiplicity. It is only at this stage that the name God - Allâh in Islam - becomes applicable to the Absolute. It is the stage of the parameshvara, the supreme Lord, in Vedanta, and in the neo-Confucian world-view the position of the t'ai chi, the « Supreme Ultimate » which is no other than the wu chi, the « Ultimate of Nothingness» as an eternal principle of creativity.

Such is the position generally known as « oneness of existence ( waḥ-dat al-wujūd) which exercised a tremendous influence on the formative process of the philosophic as well as poetic mentality of the Muslim Iranians, and whose basic structure I wanted to explain to you this paper. It will be clear by now that it is a serious mistake to consider — as it has often been done — this position as pure monism or even as « existential monism ». For it has evidently an element of dualism in the sense that it recognizes two different dimensions of reality in the metaphysical structure of the Absolute. Nor is it of course right to regard it as dualism, for the two different dimensions of reality are ultimately, i. e. in the form of coincidentia oppositorum, one and the same thing. The « oneness of existence » is neither

peculiarities which it possesses qua sea; so are the determined existents nothing other than the unfolding of absolute existence under those forms that are required by its own essential perfections as well as by its peculiarities belonging to it as its inner articulations».

« Further, the waves and rivers are not the sea in one respect, while in another they are the same thing as the sea. In fact, the waves and rivers are different from the sea in respect of their being determined and particular. But they are not different from the sea in respect of their own essence and reality, namely, from the point of view of their being pure water. In exactly the same way, the determined existents are different from the Absolute in their being determined and conditioned, but they are not different from it in respect of their own essence and reality which is pure existence. For from this latter viewpoint, they are all nothing other than existence itself ».

It is interesting that Ḥaydar Âmolî goes on to analyze this ontological situation from a kind of semantic point of view. He says 32: « The sea, when it is determined by the form of the wave, is called waves. The selfsame water, when determined by the form of the river, is called a river, and when determined by the form of the brook, is called a brook. In the same way it is called rain, snow, ice, etc. In reality, however, there is absolutely nothing but sea or water, for the wave, river, brook, etc. are merely names indicating the sea. In truth ( i.e. in its absolutely unconditioned reality) it bears no name; there is nothing whatsoever to indicate it. No, it is a matter of sheer linguistic convention even to designate it by the word sea itself». And he adds that exactly the same is true of « existence» or « reality ».

There are still other famous metaphors such as that of the mirror and the image, and that of one and the numbers which are formed by the repetition of one. All of them are important in that each one throws light on some peculiar aspect of the relation between Unity and Multiplicity which is not clearly revealed by others. But for the particular purposes of the present paper, I think, enough have already been given.

The next metaphor - that of the sea and waves - is probably more important in that, firstly, it is shared by a number of non-Islamic philosophical systems of the East and is, therefore, apt to disclose one of the most basic common patterns of thinking in the East; and that, secondly, it draws attention to an extremely important point that has not been made clear by the preceding metaphors; namely, that the Absolute in so far as it is the Absolute cannot really dispense with the phenomenal world, just as the «existence» of the phenomenal world is inconceivable except on the basis of the « existence» of the Absolute, or more properly, the « existence» which is the Absolute itself.

Of course, the Absolute can be conceived by the intellect as being beyond all determinations, and as we have seen earlier, it can even be intuited as such, in its eternal Unity and absolute unconditionality. We can go even a step further and conceive it as something beyond the condition of unconditionality itself. <sup>29</sup>

But such a view of the Absolute is an event that takes place only in our consciousness. In the realm of extra-mental reality, the Absolute cannot even for a single moment remain without manifesting itself.

As Ḥaydar Âmolî says 30, «the sea, as long as it is the sea, cannot separate itself from the waves; nor can the waves subsist independently of the sea. Moreover, when the sea appears in the form of a wave, the form cannot but be different from the form of another wave, for it is absolutely impossible for two waves to appear in one and the same place under one single form».

Haydar Âmolî recognizes in this peculiar relationship between the sea and the waves an exact image of the ontological relationship between the stage of undifferentiated « existence » and the stage of the differentiated world. He remarks 31: « Know that absolute existence or God is like a limitless ocean, while the determined things and individual existents are like innumerable waves or rivers. Just as the waves and rivers are nothing other than the unfolding of the sea according to the forms required by its own perfections which it possesses qua water as well as by its own

perception is utterly untrustworthy. For it is liable to see a mirage as something really existent when it is in truth non-existent. It sees drops of rain falling from the sky as straight lines. A man sitting in a boat tends to think that the shore is moving while the ship stands still. <sup>26</sup> When in the dark a firebrand is turned very swiftly, we naturally perceive a burning circle. What is really existent in this case is the firebrand, a single point of fire. But the swift circular movement makes the point of fire appear as a circle of light. Such, Lâhîjî argues, is the relation between the Absolute whose state of Unity is comparable to a point of fire and the world of Multiplicity which in its essential constitution resembles the circle produced by the movement of the point . <sup>27</sup> In other words, the phenomenal world is a trace left behind by the incessant creative acting of the Absolute.

The philosophical problem here is the ontological status of the circle of light. Evidently the circle does not « exist» in the fullest sense of the word. It is in itself false and unreal. It is equally evident, however, that the circle cannot be said to be sheer nothing. It does exist in a certain sense. It is real as far as it appears to our consciousness and also as far as it is produced by the point of fire which is really existent on the empirical level of our experience. The ontological status of all phenomenal things that are observable in this world is essentially of such a nature.

Another interesting metaphor that has been proposed by Muslim phi losophers is that of ink and different letters written with it. <sup>28</sup> Letters written with ink do not really exist qua letters. For the letters are but various forms to which meanings have been assigned through convention. What really and concretely exists is nothing but ink. The « existence» of the letters is in truth no other than the « existence» of the ink which is the sole, unique reality that unfolds itself in many forms of self-modification. One has to cultivate, first of all, the eye to see the selfsame reality of ink in all letters, and then to see the letters as so many intrinsic modifications of the ink.

the Absolute is the hidden. But in the unconditioned consiousness of a real mystic-philosopher, it is always and everyhere the Absolute that is manifest while the phenomena remain in the background.

This peculiar structure of Reality in its tajalli- aspect is due to what I have repeatedly pointed out in the course of this lecture; namely, that the differentiated world of phenomena is not self-subsistently real. No phenomenal thing has in itself a real ontological core. The idea corresponds to the celebrated Buddhist denial of svabhâva or « self-nature» to anything in the world. In this sense, the philosophical standpoint of the school of the «oneness of existence» ( waḥdat al-wujūd) is most obviously anti-essentialism. All so-called « essences » or « quiddities » are reduced to the position of the fictitious. The utmost degree of reality recognized to them is that of « borrowed existence». That is to say, the « quiddities » exist because they happen to be so many intrinsic modifications and determinations of the Absolute which alone can be said to exist in the fullest sense of the word.

In reference to the ontological status of the phenomenal world and its relation to the Absolute the Muslim philosophers have proposed a number of illuminating metaphors. In view of the above-mentioned importance of metaphorical thinking in Islam I shall give here a few of them. Thus Maḥmûd Shabastarî 25 says in the Gulshan-e Râz:

The appearance of all things « other » ( than the Absolute ) is due to your imagination ( i.e. the structure of human cognition),

Just as a swiftly turning point appears as a circle.

Concerning these verses Lâhîjî makes the following observation. The appearance of the world of Multiplicity as something « other» than the Absolute is due to the working of the faculty of imagination which is based on sense perception and which is by nature unable to go beyond the phenomenal surface of the things. In truth, there is solely one single Reality manifesting itself in a myriad of different forms. But in this domain sense

consciousness. The Absolute or pure « existence» in itself is sheer Unity. The Absolute remains in its original Unity in no matter how many different forms it may manifest itself. In this sense the world of Multiplicity is essentially of the very nature of the Absolute; it is the Absolute itself. But the original Unity of the Absolute appears to the finite human consiousness as differentiated into countless finite things because of the finitude of the consciousness. The phenomenal world is the Absolute that has hidden its real formless form under the apparent forms which are caused by the very limitations inherent in the epistemological faculties of man.

The process here described of the appearance of the originally undifferentiated metaphysical Unity in many different forms is called in Islamic philosophy the « self-manifestation» ( tajalli) of « existence». The conception of the tajalli is structurally identical with the Vedantic conception of adhyasa or « superimposition», according to which the originally undivided Unity of pure nirguna Brahman or the absolutely unconditioned Absolute appears divided because of the different « names and forms » ( nâma-rûpa ) that are imposed upon the Absolute by « ignorance» (avidyâ). It is remarkable, from the viewpoint of comparison between Islamic philosophy and Vedanta that avidyâ which, subjectively, is the human « ignorance» of the true reality of things, is, objectively, exactly the same thing as mâyâ which is the self-conditioning power inherent in Brahman itself. The « names and forms» that are said to be superimposed upon the Absolute by avidyâ would correspond to the Islamic concept of « quiddities» ( mâhîyât, sg. mâhîyah ) which are nothing other than the externalized forms of the Divine « names and attributes» ( asmâ' wa-sifât ). And the Vedantic mâyâ as the self-determining power of the Absolute would find its exact Islamic counterpart in the concept of the Divine « existential mercy» (raḥmah wujûdîyah).

However, even at the stage of self-manifestation, the structure of Reality as seen through the eyes of a real mystic-philosopher looks diametrically opposed to the same Reality as it appears to the relative consciousness of an ordinary man. For in the eyes of an ordinary man representing the common-sense view of things, the phenomena are the visible and manifest while

without exception. In the Absolute, which corresponds theologically to God, it sees « existence » in its absolute purity and unconditionality, while in the things of the phenomenal world it recognizes the concrete differentiations of the selfsame reality of « existence » in accordance with its own inner articulations. Philosophically this is the position generally known as «oneness of existence» ( waḥdat al-wujūd), which is an idea of central importance going back to Ibn 'Arabî.

The particular type of metaphysics based on this kind of existential intuition begins with the statement that the Absolute only is real, that the Absolute is the sole reality, and that, consequently, nothing else is real. The differentiated world of Multiplicity is therefore essentially « non-existent » ('adam). To this initial statement, however, is immediately added another; namely, that it does not in any way imply that the differentiated world is a void, an illusion, or sheer nothing. The ontological status of the phenomenal things is rather that of relations, that is, the various and variegated relational forms of the Absolute itself. In this sense, and in this sense only, they are all real.

The rise of the phenomenal world as we actually observe it, is due primarily to two seemingly different causes which are in reality perfectly coordinated with each other: one metaphysical, another epistemological. Metaphysically or ontologically, the phenomenal world arises before our eyes because the Absolute has in itself essential, internal articulations that are called shu'ûn (sg. sha'n) meaning literally «affairs», i. e. internal modes of being. They are also called existential « perfections» ( kamâlât), a conception similar in an important and significant way to Lao Tzû's idea of «virtues» (tê) in relation to the way (tao) <sup>24</sup>. These internal articulations naturally call for their own externalization. As a consequence, « existence » spreads itself out in myriads of self-determinations.

Epistemologically, on the other hand, this act of self-determination on the part of Reality is due to the inherent limitations of the finite human the Absolute. In either case, man usually takes notice of the images in the mirror, and the mirror itself remains unnoticed.

It is at the third stage, that is, at the stage of the « privileged of all privileged people » that the relation between the Absolute and the phenomenal world is correctly grasped as the coincidentia oppositorum of Unity and Multiplicity. It is, moreover, in this region that the cognitive value of metaphorical thinking to which reference has been made earlier is most profusedly displayed.

Those whose consciousness has been raised to the height of baqâ' after the experience of fanâ', experience the relation between the Absolute and the phenomenal as the coincidentia oppositorum of Unity and Multiplicity. Theologically speaking, they are those who are able to see God in the creature and the creature in God. They can see both the mirror and the images that are reflected in it, God and the creature at this stage alternately serving as both the mirror and the image. The one selfsame « existence» is seen at once to be God and the creature, or Absolute Reality and the phenomenal world, Unity and Multiplicity.

The sight of the Multiplicity of phenomenal things does not obstruct the sight of the pure Unity of ultimate Reality. Nor does the sight of Unity stand in the way of the appearance of Multiplicity <sup>22</sup>. On the contrary, the two complement each other in disclosing the pure structure of Reality. For they are the two essential aspects of Reality, Unity representing the aspect of « absoluteness» ( iţlâq) or « comprehensive contraction» « ijmâl), and Multiplicity the aspect of «determination» ( taqyîd) or « concrete expansion» ( tafşîl). Unless we grasp in this way Unity and Multiplicity in a single act of cognition we are not having a whole integral view of Reality as it really is. Ḥaydar Âmolî calls such a simultaneous intuition of the two aspects of Reality the « unification of existence» ( tawḥid wujūdī) and regards it as the sole authentic philosophical counterpart of religious monotheism <sup>23</sup>. The « unification of existence» thus understood consists in a fundamental intuition of the one single reality of « existence» in everything

The second class of people according to the above-given division, are those who have attained to an immediate vision of absolute Reality in the experience of fanâ, both in the subjective and the objective sense, that is, the total annihilation of the ego and correspondingly of all the phenomenal things that constitute the external, objective world. But the people of this class just stop at this stage and do not go any further. To state the situation in more concrete terms, these people are aware only of absolute Unity. They see everywhere Unity, nothing else. The whole world in their view has turned into absolute Unity with no articulation and determination.

Certainly, when these people come back immediately from the experience of  $fan\hat{a}$  to their normal consciousness, Multiplicity does again become visible. But the phenomenal world is simply discarded as an illusion. In their view, the world of Multiplicity has no metaphysical or ontological value because it is essentially unreal. The external objects are not « existent » in the real sense of the word. They are just floating gossamers, sheer illusions backed by no corresponding realities. Such a view is in its fundamental structure identical with the Vedantic view of the phenomenal world in its popular understanding, in which the notorious word  $m\hat{a}y\hat{a}$  is taken to mean sheer illusion or illusion-producing principle.

Just as, this popular understanding does gross injustice to the authentic world-view of Vedanta philosophy, however, the exclusive emphasis on the Absolute to the irreparable detriment of the phenomenal world in Islamic metaphysics fatally distorts the authentic view of its representatives. It is in this sense that Ḥaydar Âmolî accuses Ismailism of disbelief and heresy <sup>21</sup>.

From the viewpoint of the highest mystic-philosopher, even the people of this type, when they experience the vision of the Absolute, are actually doing nothing but perceiving the Absolute as it is reflected in the phenomenal things. But dazzled by the excess of light issuing forth from the Absolute, they are not aware of the phenomenal things in which it is reflected. Just as, in the case of the people of the first class, the Absolute served as the mirror reflecting upon its polished surface all the phenomenal things, so in the present case the phenomenal things serve as mirrors reflecting

This may rightly remind us of Wittgenstein's understanding of the concept of « seeing as ». According to Wittgenstein, « seeing as » involves a technique in a way which normal « seeing» does not. Thus one might well be able to « see » but not be able to « see as ». He calls this latter case «aspect-blindness». <sup>20</sup>

In the same way, to discover an appropriate metaphor in the high domain of metaphysics is for Muslim philosophers a peculiar way of thinking, a mode of cognition, for it means discovering some subtle features in the metaphysical structure of Realiy, an aspect which, no matter how self-evident it may be as a fact of transcendental Awareness, is so subtle and evasive at the level of discursive thinking that human intellect would otherwise be unable to take hold of it.

This said, we shall continue our consideration of the various stages in metaphysical cognition. Those of the common people who perceive nothing beyond Multiplicity and for whom even the word « phenomenon» does not make real sense have been said to represent the lowest stage in the hierarchy. A stage higher than this is reached, still within the confines of the common people, by those who recognize something beyond the phenomenal. This Something-beyond is the Absolute — or in popular terminology God which is conceived as the Transcedent. God is here represented as an absolute Other which is essenially cut off from the phenomenal world. There is, in this conception, no inner connection between God and the world. What there is between them is only an external relationship like creation and domination. Such people are known in Islam as « men of externality» (ahl-e zâhir), i.e. those who see only the exterior surface of Reality. Their eyes are said to be afflicted with a disease preventing them from seeing the lafnuity true structure of Reality. The reference is to a disease or deformity peculiar to the eye called hawal. He who is infected with it always has a double image of whatever he sees. One single object appears to his eyes as two different things.

itself through them, function as impenetrable veils obstructing the sight of that self-revealing Something. This situation is often compared in Islamic philosophy to the state of those who are looking at images reflected in a mirror without being at all aware of the existence of the mirror. In this metaphor the mirror symbolizes absolute Reality, and the images reflected in it the phenomenal things. Objectively speaking, even the people of this type are perceiving the images on the surface of the mirror. There would be no image perceivable without the mirror. But subjectively they believe the images to be real and self-subsistent things. The metaphor of the mirror happens to be one of those important metaphors that recurr in Islamic philosophy on many different occasions. Another metaphor of this nature is the sea surging in waves, which, in the particular metaphysical context in which we are actually interested, indicates that the people notice only the rolling waves forgetting the fact that the waves are nothing but outward forms assumed by the sea. Describing how phenomenal Multiplicity veils and conceals the underlying Unity of Reality, Jâmî says 18:

Existence is a sea, with waves constantly raging,

Of the sea the common people perceive nothing but the waves.

Behold how out of the depth of the sea there appear innumerable waves

On the surface of the sea, while the sea remains concealed in the waves.

I would take this opportunity to point, out that Muslim philosophers tend to use metaphors and similes in metaphysics, particularly in the explanation of the seemingly self-contradictory relation between Unity and Multiplicity or Absolute Reality and the phenomenal things. The frequent use of metaphors in metaphysics is one of the characteristic marks of Islamic philosophy, or indeed we might say of Oriental philosophy in general. It must not be taken as a poetic ornament. A cognitive function is definitely assigned to the use of metaphors <sup>19</sup>.

original indiscrimination. This metaphysical « night», however, is said to be « bright» because absolute Reality in itself—that is, apart from all considerations of the limitations set by the very structure of our relative consciousness—is essentially luminous, illuminating its own self as well as all others.

The second half of the above expression reads « amidst the dark day-light». This means, first of all, that this absolute Unity is revealing itself in the very midst of Multiplicity, in the form of determined, relative things. In this sense and in this form, the absolute Reality is clearly visible in the external world, just as everything is visible in the daylight. However, the daylight in which all these things are revealed to our eyes is but a phenomenal daylight. The things that appear in it are in themselves of the nature of darkness and non-existence. This is why the « daylight» is said to be « dark».

These two contradictory aspects of Reality, namely, light and darkness, which are said to be observable in everything, bring us directly to the question: In what sense and to what degree are the phenomenal things real? The problem of the « reality» or « unreality» of the phenomenal world is indeed a crucial point in Islamic philosophy which definitely divides the thinkers into different classes constituting among themselves a kind of spiritual hierarchy. Ḥaydar Âmolî in this connection proposes a triple division: (1) the common people ('awâmm) or men of reason ( dhawu al-'aql), (2) the privileged people ( khawâṣṣ) or men of intuition ( dhawu al-'ayn), and (3) the privileged of all privileged people ( khawâṣṣ al-khawâṣṣ) or men of reason and intuition ( dhawu al- 'aql wa-al- 'ayn) 17.

The lowest stage is represented by those of the first class who (do not see except) Multiplicity. They are those who are firmly convinced that the things as they perceive them in this world are the sole reality, there being nothing beyond or behind it. From the viewpoint of a real mystic-philosopher, the eyes of these people are veiled by the phenomenal forms of Multiplicity from the view of Unity that underlies them. The phenomenal things, instead of disclosing, by their very mode of existence, Something that manifests

one of the actually existent things two different aspects: the aspect of  $fan\hat{a}$  and the aspect of  $baq\hat{a}$ . It goes without saying that the terms  $fan\hat{a}$  and  $baq\hat{a}$  are here taken in the ontological sense, although they are not unrelated to the subjective experience known respectively by the same appellations.

The aspect of fanâ' is the aspect in which a thing is considered as something determined, individualized, and essentially delimited. In this aspect every existent thing is properly non-existent, a « nothing». For the « existence » it seems to possess is in reality a borrowed existence; in itself it is unreal (bâțil) and subsists on the ground of Nothingness.

The aspect of  $baq\hat{a}$ , on the contrary, is the aspect in which the same thing is considered as a reality in the sense of a determined form of the Absolute, a phenomenal form in which the Absolute manifests itself. In this aspect, nothing in the world of being is unreal.

Every concretely existent thing is a peculiar combination of these negative and positive aspects, a place of encounter between the temporal and the eternal, between the finite and infinite, between the relative and the absolute. And the combination of these two aspects produces the concept of a « possible» ( mumkin) thing. Contrary to the ordinary notion of ontological « possibility», a « possible» thing is not a purely relative and finite thing. As a locus of divine self-manifestation ( tajalli ), it has another aspect which directly connects it with absolute Reality. In every single thing, be it the meanest imaginable thing, the mystic-philosopher recognizes a determined self-manifestation of the Absolute.

This metaphysical situation is described by Maḥmûd Shabastarî in his Gulshan-e Râz through a combination of contradictory terms as « bright night amidst the dark daylight» ( shab-e roushan miyân-e rûz-e târîk) 16. The v « bright night » in this expression refers to the peculiar structure of Reality as it discloses itself at the stage of the subjective and objective fanâ' in which one witnesses the annihilation of all outward manifestations of Reality. It is « night» because at this stage nothing is discernible; all things have lost their proper colors and forms and sunk into the darkness of the

found to be ultimately reducible to one single metaphysical root. From such a viewpoint, what can be said to exist in the real sense of the word is nothing but this unique metaphysical root of all things. In this sense the Multiplicity which is observable here is Unity. The only important point is that unity at this stage is unity with inner articulations. And this stage is called «gathering of gathering » ( jam 'al-jam') for the very reason that the phenomenal things that have all been once reduced to the absolute unity of total annihilation at the stage of fanâ', i.e. the primary « gathering », are again « separated» and then again « gathered» together in this new vision of Unity.

Thus the difference from this particular point of view between the Unity at the stage of fanâ' i.e. «gathering» and the Unity at the stage of baqâ' or «gathering of gathering» consists in the fact that the Unity at the stage of fanâ' is a simple, absolute Unity without even inner articulation, while the Unity seen at the stage of the « gathering of gathering » is an internally articulated Unity. And Reality as observed at this latter stage is philosophically a coincidentia oppositorum in the sense that Unity is Multiplicity and Multiplicity is Unity. It is based on the vision of Unity in the very midst of Multiplicity and Multiplicity in the very midst of Unity. For as Lâhîjî remarks, unity or the Absolute here serves as a mirror reflecting all phenomenal things, while Multiplicity or the phenomenal things fulfil the function of a countless number of mirrors, each reflecting in its own way the same Absolute - a metaphor which is singularly similar to the Buddhist image of the moon reflected in a number of different bodies of water, the moon itself ever remaining in its original unity despite the fact that it is split up into many different moons as reflections 15.

He who has reached this stage is known in the tradition of Islamic philosophy as a « man of two eyes» ( dhu al- 'aynayn). He is a man who, with his right eye, sees Unity, i.e. absolute Reality, and nothing but Unity, while with his left eye hesees he multiplicity, i.e. the world of phenomenal things. What is more important about this type of man is that, in addition to his simultaneous vision of Unity and Multiplicity, he knows that these two are ultimately one and the same thing. Such being the case, he recognizes in every

gether all the things that constitute the phenomenal world and brings them back to their original indiscrimination. In theological terminology this is said to be the stage at which the believer witnesses God, and God alone, without seeing any creature. It is also known as the stage of « God was, and there was nothing else». This stage would correspond to what the Taoist philosopher Chuang Tzu calls « chaos » ( hun tun). 14

The next stage which is the ultimate and highest is that of baqâ'. Subjectively, this is the stage at which man regains his phenomenal consciousness after having experienced the existential annihilation of its own self. The mind that has completely stopped working at the previous stage resumes its normal cognitive activity. Corresponding to this subjective rebirth, the phenomenal world also takes its rise again. The world once more unfolds itself before the man's eyes in the form of the surging waves of Multiplicity. The things that have been « gathered» up into unity are again separated from one another as so many different entities. This is why the stage is called « separation after unification» or the « second separation».

There is, however, an important difference between the first and the second « separation ». In the « first separation », which is the pre-fana stage both subjectively and objectively, the innumerable things were definitely separated from one another, each being observed only as an independent, self-subsistent entity. And, as such, they are made to stand opposed to the Absolute, again as two entirely different ontological domains between which there is no internal relationship. At the stage of the « second separation», too, all phenomenal things are unmistakably distinguished from one another through each one of them having its own essential demarcation which is peculiar to itself. And this ontological dimension of Multiplicity qua Multiplicity is also unmistakably differentiated from the dimension of Unity.

The « second separation», however, is not sheer Multiplicity, because at this stage all the essential demarcations of the things, although they are clearly observable, are known to be nothing other than so many self-determinations of the absolute Unity itself. And since the unity annihilates in its own purity all ontological differences, the whole world of being is here

( ( ( ) , I

The word « separation» (farq) primarily refers to the common-sense view of reality. Before we subjectively attain to the stage of fanâ' we naturally tend to separate the Absolute from the phenomenal world. The phenomenal world is the realm of relativity, a world where nothing is absolute, where all things are observed to be impermanent, transient, and constantly changing. This is the kind of observation which plays an exceedingly important role in Buddhism as the principle of universal impermanence. The world of multiplicity, be it remarked, is a realm where our senses and reason fulfil their normal functions.

Over against this plane of relativity and impermanence, the Absolute is posited as something essentially different from the former, as something which absolutely transcends the impermanent world. Reality is thus divided up into two completely different sections. This dichotomy is called « separation» (farq). The empirical view of reality is called « separation» also because in this view all things are separated from one another by essential demarcations. A mountain is a mountain. It is not, it cannot be, a river. Mountain and river are essentially different from one another.

The world of being appears in a completely different light when looked at through the eyes of one who has reached the subjective state of  $fan\hat{a}$ . The essential demarcations separating one thing from another, are no longer here. Multiplicity is no longer observable. This comes from the fact that since there is no ego-consciousness left, that is to say, since there is no epistemological subject to see things, there are naturally no objects to be seen. As all psychological commotions and agitations become reduced to the point of nothingness in the experience of  $fan\hat{a}$ , the ontological commotion that has hitherto characterized the external world calms down into an absolute Stillness. As the limitation of the ego disappears on the side of the subject, all the phenomenal limitations of things in the objective world disappear from the scene, and there remains only the absolute Unity of Reality in its purity as an absolute Awareness prior to its bifurcation into subject and object. This stage is called in Islam « gathering» ( $jam^{\epsilon}$ ) because it «gathers» to-

myriad different forms. This vision of reality has produced in Islam a typically Oriental metaphysical system based on a dynamic and delicate interplay between unity and multiplicity. I want to discuss some aspects of this problem in what follows.

At this point I would like to repeat what I have previously said: namely, that in this type of philosophy metaphysics is most closely correlated with epistemology.

The correlation between the metaphysical and the epistemological means in this context the relation of ultimate identity between what is established as the objective structure of reality and what is usually thought to take place subjectively in human consciousness. It means, in brief, that there is no distance, there should be no distance between the «subject» and «object». It is not exact enough even to say that the state of the subject essentially determines the aspect in which the object is perceived, or that one and the same object tends to appear quite differently in accordance with different points of view taken by the subject. Rather the state of consciousness is the state of the external world. That is to say, the objective structure of reality is no other than the other side of the subjective structure of the mind. And that precisely is the metaphysical Reality.

Thus to take up the problem of our immediate concern,  $fan\hat{a}$ ' and  $baq\hat{a}$ ', « annihilation» and « survival», are not only subjective states. They are objective states, too. The subjective and the objective are here two dimensions or two aspects of one and the same metaphysical structure of Reality.

I have already explained the subjective fanâ' and baqâ'. As to the objective fanâ', it is also known as the ontological stage of « unification» ( jam', meaning literally «gathering» or « all-things-being-put-together» ), while the objective baqâ' is called the stage of the unification of unification ( jam' aljam'), « separation after unification» ( farq ba'd al-jam'), or « second separation» ( farq thânî). I shall first explain what is really meant by these technical terms <sup>13</sup>.

Faná' as a human experience is man's experiencing the total annihilation of his own ego and consequently of all things that have been related to the ego in the capacity of its objects of cognition and volition. This experience would correspond to a spiritual event which is known in Zen Buddhism as the mind-and-body-dropping-off 12 (shin jin datsu raku), i. e. the whole unity of « mind-body», which is no other than the so-called ego or self, losing its seemingly solid ground and falling off into the bottom of metaphysico-epistemological nothingness. However, neither in Zen Buddhism nor in Islam does this represent the ultimate height of metaphysical experience.

After having passed through this crucial stage, the philosopher is supposed to ascend to a still higher stage which is known in Zen as the dropped- off- mind-and-body (datsu raku shin jin) and in Islam as the experience of bagâ' or «survival», i. e. eternal remaining in absolute Reality with absolute Reality. At the stage of fana' the pseudo-ego or the relative self has completely dissolved into nothingness. At the next stage man is resuscitated out of the nothingness, completely transformed into an absolute Self. What is resuscitated is outwardly the same old man, but he is a man who has once transcended his own determination. He regains his normal, daily consciousness and accordingly the normal, daily, phenomenal world of multiplicity again begins to spread itself out before his eyes. The world of multiplicity appears again with all its infinitely rich colors. Since, however, he has already cast off his own determination, the world of multiplicity he perceives is also beyond all determinations. The new world-view is comparable to the world-view which a drop of water might have if it could suddenly awake to the fact that being an individual self-subsistent drop of water has been but a pseudo-determination which it has imposed upon itself, and that it has in reality always been nothing other than the limitless sea. In a similar manner, the philosopher who has attained to the state of baga sees himself and all other things around him as so many determinations of one single Reality. The seething world of becoming turns in his sight into a vast field in which absolute Reality manifests itself in

of desire and will or as objects of knowledge and cognition. So much so that in the end even the consciousness of his own fanå' must disappear from his consciousness. In this sense the experience of annihilation (fanå') involves the annihilation of annihilation (fanå'-ye fanå'), that is, the total disappearance of the consciousness of man's own disappearance. To For even the consciousness of fanå' is a consciousness, of something other than absolute Reality. It is significant that such an absolute fanå' where there is not even a trace of the fanå'-consciousness, which, be it remarked in passing, evidently finds its exact counterpart in the Mahayana Buddhist conception of shûnyatâ or nothingness, is not regarded as merely a subjective state realized in man but is at one and the same time the realization or actualization of absolute Reality in its absoluteness.

This point cannot be too much emphasized, for if we fail to grasp it correctly, the very structure of Islamic metaphysics would not be rightly understood.  $Fan\hat{a}$  is certainly a human experience. It is man who actually experiences it. But it is not solely a human experience. For when he does experience it, he is no longer himself. In this sense man is not the subject of experience. The subject is rather the metaphysical Reality itself. In other words, the human experience of  $fan\hat{a}$  is itself the self-actualization of Reality. It is, in Islamic terminology, the preponderance of the self-revealing aspect of Reality over its own self-concealing aspect, the preponderance of the  $z\hat{a}$ -hir, the manifest, over the  $b\hat{a}tin$ , the concealed. The experience of  $fan\hat{a}$  is in this respect nothing but an effusion ( fay) of the metaphysical light of absolute Reality.

The force of the self-revealing aspect of Reality is constantly making itself felt in the things and events of the phenomenal world. Otherwise there would be no phenomenal world around us. But there, in the phenomenal world, Reality reveals itself only through relative, and spatio-temporal forms. In the absolute consciousness of a mystic-metaphysician, on the contrary, it reveals itself in its original absoluteness beyond all relative determinations. This is what is technically known as kashf or mukâshafah, i.e. the experience of «unveiling».

subject of cognition as a «subject», that is to say, as long as there remains in man the ego-consciousness. The empirical ego is the most serious hindrance in the way of the experience of « seeing by self-realization». For the subsistence of the individual ego places of necessity an epistemological distance between man and the reality of « existence», be it his own « existence». The reality of existence is immediately grasped only when the empirical selfhood is annihilated, when the ego-consciousness is completely dissolved into the Consciousness of Reality, or rather, Consciousness which is Reality. Hence the supreme importance attached in this type of philosophy to the experience called fanâ, meaning literally annihilation, that is, the total nullification of the ego-consciousness.

The phenomenal world is the world of Multiplicity. Although Multiplicity is ultimately nothing other than the self-revealing aspect of the absolute Reality itself, he who knows Reality only in the form of Multiplicity knows Reality only through its variously articulated forms, and fails to perceive the underlying Unity of Reality.

The immediate experience of Reality through « self-realization », consists precisely in the immediate cognition of absolute Reality before it is articulated into different things. In order to see Reality in its absolute indetermination, the ego also must go beyond its own essential determination.

Thus it is certain that there is a human aspect to the experience of fanâ' inasmuch as it involves a conscious effort on the part of man to purify himself from all the activities of the ego. 'Abd al-Raḥmân Jâmî, a famous Iranian poet-philosopher of the fifteenth century, says, «keep yourself away from your own ego, and set your mind free from the vision of others.» 9 The word «others» here means everything other than absolute Reality. Such efforts made by man for the attainment of fanâ' are technically called tawhîd, meaning literally « making many things one » or « unification», that is, an absolute concentration of the mind in deep meditation. It consists, as Jâmî explains, in man's making his mind cleansed (takhlîş) of its relations with anything other than absolute Reality, whether as objects

land which is the empirical basis of a mirage must itself be regarded as something of the nature of a mirage, if it is compared with the ultimate ground of reality.

This Islamic approach to the problem of the reality and unreality of the phenomenal world will rightly remind us of the position taken by Vedanta philosophy as represented by the celebrated dictum of Shankara which runs: « The world is a continuous series of cognitions of Brahman» (Brahma-pratyayasantair jagat). 7 For Shankara too, the phenomenal world is Brahman or the absolute Reality itself as it appears to the ordinary human consciousness in accordance with the natural structure of the latter. In this respect, the world is not a pure illusion, because under each of the phenomenal forms there is hidden the Brahman itself, just as a rope mistakenly perceived as a snake in darkness is not altogether unreal because the perception of the snake is here induced by the actual existence of the rope. The phenomenal world becomes unreal or false (jagan mithyā) only when it is taken as an ultimate, self-subsitent reality. It is not at all false and illusory qua Brahman as perceived by our non-absolute consciousness. 8

Likewise in Islamic philosophy, the phenomenal world is real in so far as it is the absolute truth or Reality as perceived by the relative human mind in accordance with its natural structure. But it is false and unreal if taken as someting ultimate and self-subsistent. A true metaphysician worthy of the name is one who is capable of witnessing in every single thing in the world the underlying Reality of which the phenomenal form is but a self-manifestation and self-determination. But the problem now is: How can such a vision of Reality be obtainable as a matter of actual experience? To this crucial question the Islamic philosophy of « existence» answers by saying that it is obtainable only through an « inner witnesssing» ( shuhûd), « tasting» ( dhawq), « presence» ( hudûr), or « illumination» ( ishrâq ).

Whatever these technical terms exactly mean, and to whatever degree they may differ from one another, it will be evident in any case that such an experience of Reality is not actualizable as long as there remains the

Reason trying to see the absolute Reality, says Lâhîjî in the Commentary, 4 is just like the eye trying to gaze at the sun. Even from afar, the overwhelming effulgence of the sun blinds the eye of reason. And as the eye of reason goes up to higher stages of Reality, gradually approaching the metaphysical region of the Absolute, the darkness becomes ever deeper until everything in the end turns black. As man comes close to the vicinity of the sacred region of Reality, Lâhîjî remarks, the brilliant light issuing forth from it appears black to his eyes. Brightness at its ultimate extremity becomes completely identical with utter darkness. That is to say- to use a less metaphorical terminology - « existence» in its absolute purity is to the eyes of an ordinary man as invisible as sheer nothing. Thus it comes about that the majority of men are not even aware of the « light» in its true reality. Like the men sitting in the cave in the celebrated Platonic myth, they remain satisfied with looking at the shadows cast by the sun. They see the faint reflections of the light on the screen of the so-called external world and are convinced that these reflections are the sole reality.

Ḥaydar Âmolî, 5 divides «existence» in this connection into (1) pure, absolute « existence» as pure light and (2) shadowy and dark « existence»: light ( $n\hat{u}r$ ) and shadow (zill). Seen through the eye of a real metaphysician, shadow also is « existence». But it is not the pure reality of « existence».

The ontological status of the shadowy figures, i.e. the objectified forms of « existence» which, at the level of normal everyday experience, appear to the human consciousness as solid, self-subsistent things is, according to Mollâ Ṣadrâ, <sup>6</sup> like that of a «mirage falsely presenting the image of water, while in reality it has nothing to do with water». However, the phenomenal things, although they are of a shadowy nature in themselves, are not wholly devoid of reality either. On the contrary, they are real if they are considered in relation to their metaphysical source. In fact even in the empirical world, nothing is wholly unreal. Even a mirage is not altogether unreal in the sense that its perception is induced by the actual existence of a wide stretch of desert land. But in a metaphysical perspective, the desert

the real knowledge of « existence» is obtainable not by rational reasoning but only through a very peculiar kind of intuition. This latter mode of cognition, in the view of Mollâ Ṣadrâ, consists precisely in knowing « existence» through the « unification» of the knower and the known», i.e. knowing « existence» not from the outside as an « object» of knowledge, but from the inside, by man's becoming or rather being « existence » itself, that is, by man's self-realization.

It is evident that such « unification of the knower and the known» cannot be realized at the level of everyday human experience where the subject stands eternally opposed to the object. The subject in such a state grasps «existence» only as an object. It objectifies «existence» as it objectifies all other things, while « existence» in its reality as actus essendi definitely and persistently refuses to be an « object ». An objectified « existence» is but a distortion of the reality of « existence».

Ḥaydar Âmolî,3 one of the greatest Iranian metaphysicians of the 14th century Says: When man attempts to approach «existence» through his weak intellect (' $aql \ da$ 'îf) and feeble thinking (afkâr rakîkah), his natural blind ness and perplexity go on but increasing.

The common people who have no access to the transcendental experience of Reality are compared to a blind man who cannot walk safely without the help of a stick in his hand. The stick giving guidance to the blind man here symbolizes the rational faculty of the mind. The strange thing about this is that the stick upon which the blind man relies happens to be the very cause of his blindness. Only when Moses threw down his stick were the veils of the phenomenal forms removed from his sight. Only then did he witness, beyond the veils, beyond the phenomenal forms, the splendid beauty of absolute Reality.

Maḥmûd Shabastarî, an outstanding Iranian mystic philosopher of the 13th-14th centuries, Says in his celebrated Gulshan-e Râz (v. 114):

Throw away reason; be always with Reality,

For the eye of the bat has no power to gaze at the sun.

In order to have access to it, according to the philosophers of this school, the mind must experience a total transformation of itself. The consciousness must transcend the dimension of ordinary cognition where the world of being is experienced as consisting of solid, self-subsistent things, each having as its ontological core what is called essence. There must arise in the mind a totally different kind of awareness in which the world is revealed in an entirely different light. It is at this point that Iranian philosophy turns conspicuously toward mysticism. So much so that a philosopher like Mollâ Şadrâ comes to declare that any philosophy which is not based upon the mystical vision of reality is but a vain intellectual pastime. In more concrete terms, the basic idea here is that an integral metaphysical world-view is possible only on the basis of a unique form of subject-object relationship.

It is to be remarked in this connection that, in this variety of Islamic philosophy as well as in other major philosophies of the East, metaphysics or ontology is inseparably connected with the subjective state of man, so that the selfsame Reality is said to be perceived differently in accordance with the different degrees of consciousness.

The problem of the unique form of subject-object relationship is discussed in Islam as the problem of *ittiḥâd al-'âlim wa-al-ma'lûm*, i.e. the «unification of the knower and the known». Whatever may happen to be the object of knowlege, the highest degree of knowledge is always achieved when the knower, the human subject, becomes completely unified and identified with the object so much so that there remains no differentiation between the two. For differentiation or distinction means distance, and distance in cognitive relationship means ignorance. As long as there remains between the subject and object the slightest degree of distinction, that is to say, as long as there are subject and object as two entities distinguishable from one another, perfect cognition is not realized. To this we must add another observation concerning the object of cognition, namely that the highest object of cognition, for the philosophers of this school, is « existence». And according to Mollâ Şadrâ who is one of the most prominent figures of this school

importance, and a number of divergent opinions were put forward.

The philosophers belonging to the school of thought which I am going to talk about, chose to take a position which might look at first sight very daring or very strange. They asserted that, in the sphere of external reality, the proposition: «The table is existent» as understood in the sense of substance-accident relationship turns out to be meaningless. For in the realm of external reality there is, to begin with, no self-subsistent substance called table, nor is there a real « accident» called « existence» to come to inhere in the substance. The whole phenomenon of a table being qualified by « existence» turns into something like a shadow-picture, something which is not wholly illusory but which approaches the nature of an illusion. In this perspective, both the table and « existence» as its « accident » begin to look like things seen in a dream.

These philosophers do not mean to say simply that the world of reality as we perceive it in our waking experience is in itself unreal or a dream. Nor do they want to assert that the proposition: « The table is existent» does not refer to any kind of external reality. There certainly is a corresponding piece of reality. The only point they want to make is that the structure of external reality which corresponds to this proposition is totally different from what is normally suggested by the form of the proposition. For in this domain « existence » is the sole reality. « Table» is but an inner modification of this reality, one of its self-determinations. Thus in the realm of external reality, the subject and the predicate must exchange their places. The « table» which is the logical or grammatical subject of the proposition: « The table is existent», is in this domain not a subject; rather, it is a predicate. The real subject is « existence», while « table» is but an « accident» determining the subject into a particular thing. In fact all the so-called « essences», like being-a-table, being-a-flower, etc. are in external reality nothing but « accidents» that modify and delimit the one single reality called «existence» into innumerable things.

Such a vision of reality, however, is not accessible to human consciousness as long as it remains at the level of ordinary everyday experience.

brown», for in both cases the subject is a noun denoting a substance called «table», while the predicate is an adjective indicating grammatically a property or accident of the substance.

It is on this level, and on this level only, that Avicenna speaks of existence being an « accident» of essence. Otherwise expressed, it is at the level of logical or grammatical analysis of reality that it makes sense to maintain the accidentality of existence. However, neither Averroës nor Thomas Aquinas understood the Avicennian thesis in that way. They thought that « existence» in the thought of Avicenna must be a property inhering in a substance, not only at the level of logical or grammatical analysis of reality but in terms of the very structure of the objective, external reality. That is to say, «existence» according to Avicenna must be a predicamental or categorical accident, understood in the sense of ens in alio, something existing in something else, i. e. a real property qualifying real substances, just in the same way as other ordinary properties, like whiteness existing in a flower, coldness existing in ice, or brownness existing in a table.

It is clear that the Avicennian position, once understood in such a way, will immediately lead to an absurd conclusion; namely, that the table would have to exist before it becomes existent just as the table must exist before it can be brown, black, etc. This is, in fact, the gist of the criticism of the Avicennian thesis by Averroës and Thomas.

Avicenna was well aware of the danger that his thesis might be misinterpreted in this way. He emphasized that we should not confuse « existence » as an accident with ordinary accidents, like «brown», «white», etc. He emphasized that existence is a very peculiar and unique kind of accident, for the objective reality which is referred to by a proposition like « The table is existent» presents a completely different picture from what is naturally suggested by the propositional form of the expression.

However, Avicenna himself did not clarify the structure of the extramental, objective reality which is found beyond what is meant by the logical proposition. The problem was left to posterity.

In the periods subsequent to Avicenna, this problem assumed supreme

in fact it is a feature commonly shared by almost all religions.

The important point, however, is that this problem was raised in Islam in terms of the *reality* of existence. « Existence» (wujûd) is here the central key-term.

In order to elucidate the real significance of this idea in its historical context I must explain briefly what is usually known in the West as the thesis of the «accidentality of existence» attributed to Avicenna, or Ibn Sînâ (980-1037). This notorious thesis was attributed to Avicenna first by Ibn Rushd (1126-1198), or Averroës, a famous Arab philosopher of Spain of the twelfth century, and then in the West by Thomas Aquinas who followed Averroës in the understanding of Avicenna's position. In the light of what we now know of Avicenna's thought, their understanding was a misinterpretation. But the Avicennian position as misinterpreted by Averroës and Thomas played a very important role not only in the East but also in the history of Western philosophy.

In fact, from the earliest phase of the historical development of Islamic philosophy, the concept of « existence» ( wujûd), as a heritage from Greek philosophy, was the greatest metaphysical problem the Muslim thinkers had to face. The problem was first raised explicitly by Fârâbî (872-950), and it was presented in an extraordinary form by Avicenna when he declared that « existence» is an accident ( 'araḍ) of « quiddity» ( mâhîyah).

The most important question which we must ask here is: What did Avicenna really intend to convey by the above-statement? I must first clarify this point.

We constantly use in our daily conversation propositions whose subject is a noun and whose predicate is an adjective: for example: « The flower is white», « This table is brown» etc. On the same model we can easily transform an existential proposition like: « The table is » or « The table exists» into « The table is existent». Thus transformed, « existence» is just an adjective denoting a quality of the table. And the proposition « The table is existent» stands quite on a par with the proposition « The table is

Eastern philosophies, by means of which the major Oriental philosophies may be brought up to a certain level of structural uniformity.

In other words, before we begin to think of the possibility of a fruitful philosophical understanding between East and West, we shall have to actualize a better philosophical understanding within the confines of the Oriental philosophical traditions themselves.

It is with such an idea in mind that I approach the problem of the basic structure of metaphysical thinking in Islam.

Islam has produced in the course of its long history a number of outstanding thinkers and a variety of philosophical schools. Here I shall pick up only one of them, which is known as the scool of the « unity of existence» and which is undoubtedly one of the most important. This concept, unity of existence, goes back to a great Arab mystic-philosopher of Spain of the eleventh and twelfth centuries, Ibn 'Arabî ( 1165-1240). It exercised a tremendous influence upon the majority of Muslim thinkers, particulary in Iran, in the periods extending from the thirteenth century down to the 16th-17th centuries, when the tradition of Islamic metaphysical thinking found its culminating and all-synthesizing point in the thought of Ṣadr al-Dîn Shîrâzî, commonly known as Mollâ Ṣadrâ (1571-1640).

Thus the scope of my talk today is a very limited one, both historically and geographically. But the problem I am going to discuss are those that belong to the most fundamental dimension of metaphysical thinking in general. Moreover, I would like to point out that the «unity of existence» school of thought is not, for Islam, a thing of the past. On the contrary, the tradition is still vigorously alive in present-day Iran. In any case, I only hope that my presentation of the problems will shed some light on the position occupied by Iran in the philosophical world of the East.

As one of the most salient features of the Iranian thought in the periods which I have just mentioned we may begin by pointing out an unremitting search for something eternal and absolute beyond the world of relative and transient things. Formulated in this way, it may sound a truism;

What I am going to say might seem to have no direct connection with the main theme of this conference. In reality, however, the problems I am going to deal with are not irrelevant to the problem of alienation even within the confines of Islamic philosophy, particularly with regard to the existential and metaphysical aspects of alienation. But instead of trying to connect my problems directly to the topic of alienation, I shall rather explain the basic structure itself of Islamic metaphysics.

I want to bring to your attention one of the most important types of the philosophical activity of the Oriental mind as exemplified by the thought of some of the outstanding philosophers of Iran. I believe this kind of approach has some significance in the particular context of East-West encounter in view of the fact that the East-West philosophers' Conference, as I understand it, aims at creating and promoting a better mutual understanding between East and West at the level of philosophical thinking. It is my conviction that the realization of a true international friendship or brother-hood among the nations of the East and West, based on a deep philosophical understanding of the ideas and thoughts of each other, is one of the things that are most urgently needed in the present-day situation of the world.

Unlike Western philosophy, however, which, broadly speaking, presents a fairly conspicuous uniformity of historical development from its pre-Socratic origin down to its contemporary forms, there is in the East no such historical uniformity. We can only speak of Eastern philosophies in the plural.

Such being the case, it is, I think, very important that the various philosophies of the East be studied in a systematic way with a view to arriving at a comprehensive structural framework, a kind of metaphilosophy of the

## THE BASIC STRUCTURE OF METAPHYSICAL THINKING IN ISLAM

Public lecture given at the Fifth East - West Philosophers' Conference that was held in Hawaii, June - July 1969

By

## Toshihiko Izutsu

Professor at McGill University, Institute of Islamic Studies Montreal Guest Professor at Keio University, Tokyo facilement à une expérience de visualisation. Voici comment il achève le récit d'une de ses visites:

« Jacob et l'Ange après s'être, ironiques, penchés sur mon désarroi, reprennent leur pose... Le froid me gagne, l'église se vide. Dehors la pluie lustre la place. Entre les autos arrêtées (arrêtées mais non condamnées) marche une grande jeune fille bottée, coiffée d'une toque, au manteau gris sans manches, remplacées par des espèces d'ailes d'étoffe, les yeux bleus très obliques, les cheveux blonds. Je la regarde émerveillé. Mais j'y pense... Vous me croirez si vous voulez, je me précipitai dans l'église.

« L'Ange, était toujours là... »

Eh bien! nous avons encore ici un exemple de l'humour sui generis qui est le propre d'un mystique quelque peu visionnaire. Comment lui était-il possible de nous dire ce qu'il avait vu, non pas seulement cru voir, sinon en nous avouant qu'il était rentré dans l'église pour s'assurer si l'Ange de Delacroix était toujours là.

Ici, toute réflexion philosophique fait halte, car elle détruirait ce qui fait précisément le prix de cet humour.

Il ne nous reste qu'une chose à faire en nous séparant, c'est de nous rappeler ce vers de Rimbaud:

« J'ai vu parfois ce que l'homme a cru voir.»

celui que l'on appelle shaykh al-ghayb, ostâd- e ghaybî. Et c'est pourquoi aussi cette Figure de lumière qui domine l'horizon intérieur du mystique, est par excellence le symbolon, la Figure avec laquelle symbolise son être personnel le plus intime; il est le Soi atteint dans la connaissance de soi, par le sujet qui n'en est que la contre-partie terrestre. Là-même nous touchons à une expérience intérieure si fondamentale, que nous pourrions l'illustrer par un grand nombre de textes; toute la gnose valentinienne pourrait être citée à l'appui.

Du même coup, c'est en quelque sorte l'«actualité» de Sohrawardî qui se laisse entrevoir. Je m'excuse d'employer ce mot « actualité» en pareil cas. car il est vraiment trop lourd d'associations fâcheuses. Disons plutôt présence, urgence... Ce disant, je pense à un homme, dramaturge et romancier, mort récemment, qui à première vue peut paraître aussi distant que possible de notre Sohrawardî, mais dont certaine page m'inspire le rapprochement sur lequel je voudrais conclure notre entretien. Je pense ici à Audiberti, dont le nom dit certainement quelque chose à la plupart d'entre vous, et dont l'oeuvre très diverse a des admirateurs non moins divers. Mais, qu'il fût un mystique, et quelque peu un visionnaire, c'est ce dont conviendra, dans une mesure ou une autre, tout lecteur d'un livre tel que celui qui porte comme titre: « Les tombeaux ferment mal». Pourtant, c'est à un autre épisode, contenu dans un autre livre, que je pense, le livre qui s'intitule «Dimanche m'attend». L'épisode auquel je pense a pour scène une église d'entre les églises de Paris, un monument dont il est permis de ne pas admirer sans réserve l'architecture, à savoir l'église Saint-Sulpice, mais qui contient deux trésors: ses grandes orgues et dans la première chapelle latérale, à droite en entrant, l'immense peinture d'Eugène Delacroix, représentant le combat de Jacob avec'l'Ange. C'est cela même qui sans doute, dans mon in conscient, m'a suggéré le rapprochement, quoique l'expérience de l'Ange soit chez Sohrawardî un combat pour l'Ange plutôt qu'un combat avec l'Ange. Mais, sans avoir lu Sohrawardî, Audiberti avait coutume, chaque fois qu'il passait dans le voisinage, d'entrer dans l'église pour méditer quelques in stants devant le tableau de Delacroix, une méditation qui chez lui tournait

ses propres symboles. Ce sommet, c'est cette connaissance de soi qui, nous l'avons rappelé, est au principe et au terme de la spiritualité du Shaykh al-Ishrâq. Car l'atteinte à cette connaissance de soi éclôt en une expérience visionnaire dont la mémoration revient tout au long de ses récits. Et cette expérience visionnaire est configuratrice du plus beau symbole de ce Soi à la quête duquel s'en va le philosophe, ce Soi qui est son Moi transcendant, son Moi céleste avec lequel symbolise le Moi terrestre. Ce symbole, c'est la Figure de lumière, d'une beauté resplendissante, sur la vision de laquelle s'ouvrent ou s'achèvent plusieurs des récits mystiques de Sohrawardî, à savoir la Figure de l'Ange qui chez les philosophes avicenniens est la Dixième des Intelligences hiérarchiques, l'Ange de l'humanité et qui chez les théologiens est appelé l'Esprit-Saint. Chose remarquable, cette même Figure a polarisé également en Occident, la vision intérieure de ceux que l'on appelle les «fidèles d'amour», principalement les compagnons de Dante, qui avaient lu Avicenne et qui avaient lu Averroës; c'est à cette Figure de l'Ange de la connaissance qu'ils donnaient le nom de Madonna Intelligenza.

Chez Sohrawardî, cette Figure de l'Ange rencontré au cours des récits d'initiation est toujours désignée comme celle d'un shaykh. Or , l'un des commentateurs de ces récits mystiques (Moṣannifak) se demande: pourquoi un shaykh? Cela n'a rien à voir avec l'âge ni la vieillesse, puisque, presque toujours, sont soulignés les traits juvéniles de l'apparition. Et le commentateur d'expliquer que shaykh veut dire morshed, guide spirituel, et que les Ishrâqîyûn ( les philosophes et les spirituels de l'école du Shaykh al-Ishrâqî n'ont point d'autre morshed que cet Ange de la connaissance. C'est làmême, dit-il,ce qui les différencie des soufis, lesquels posent la nécessité d'un shaykh ou d'un maître humain; chez les Ishrâqîyûn, celui-ci ne saurait être, en tout cas,qu'un intermédiaire momentanément nécessaire. Car leur shaykh, leur morshed ou guide spirituel c'est l'Ange lui-même, l'Ange de leur vision et de leur nostalgie. Nous pouvons donc dire que cette expérience de l'Ange, chez les Ishrâqîyûn, est fort proche de l'expérience qui, dans l'école de Najmoddîn Kobrâ, est celle du guide intérieur personnel, du maître invisible,

leur maison de malheur. Elles le gardèrent prisonnier toute la nuit; au matin elles se concertèrent. « Comment châtier ce caméléon? Quel genre de mort lui infliger?» Dans leur jugement de chauves-souris il ne peut pas y avoir de peine plus terrible que de devoir supporter la vue du soleil. En conséquence, elles décident que tel sera le châtiment qu'elles infligeront au caméléon: le forcer à contempler la lumière du soleil. Mais ce que leur jugement de chauve-souris ne pouvait pas même pressentir, c'est que tel était justement le genre de mort que le pauvre caméléon désirait de Dieu. Et voici que l'auteur coupe la délibération des chauves-souris par deux des distiques les plus célèbres du mystique al-Hallâj: « Tuez-moi donc, ô mes amis. En me tuant vous me ferez vivre, car pour moi c'est vivre que de mourir et mourir que de vivre. » Lorsque le soleil parut, les chauvessouris jetèrent le caméléon hors de leur maison de malheur, afin qu'il fût châtié par le rayonnement du soleil. Ce qu'elles ne pouvaient pas savoir, c'est que ce qui leur apparaissait à elles comme une torture, était en fait pour le caméléon sa résurrection.

Trois paraboles mystiques à la fois très semblables, vous le voyez, et très différentes. Elles mettent en oeuvre les ressources propres de l'humour sohrawardien, un humour qui finalement est le masque d'une profonde tristesse, tristesse de « l'homme qui a compris», devant son impuissance à surmonter l'incapacité de comprendre chez la plupart des hommes, parce que cette incapacité est le « secret du destin», et que ce secret-là aucune créature humaine ne peut le dénouer. J'avais pris la précaution de vous rappeler qu'il n'y a aucune définition possible de l'humour. A vouloir analyser de trop près l'humour sohrawardien, nous risquerions à coup sûr d'en perdre la présence.

Ce que nous pouvons faire, en revanche, pour finir, c'est de suivre notre shaykh sur la voie des symboles. Il a su en créer de merveilleux, parce qu'il avait la vision intérieure des figures avec lesquelles ils symbolisaient. Il faut peut-être qu'un homme atteigne au sommet de la maturité spirituelle celle-ci n'est nullement liée à l'âge de l'état-civil- pour être capable de créer

que témoigner de ce qu'il voit. Me voici, moi, je vois! Je suis dans le monde de la présence, dans le monde de la vision directe. Le voile a été levé. Les surfaces qui rayonnent, je les perçois comme autant de révélations, sans être entamé par le doute.» Alors les fées, ulcérées du comportement de cet oiseau qui prétend y voir clair en plein jour, se ruent, de l'ongle et du bec, sur les yeux de la huppe, l'interpellant par dérision : « Eh! celle qui-voitclair-pendant-le-jour». La huppe comprend enfin que c'est sans issue: ce qui est pour elle le plein jour des mondes spirituels suprasensibles, n'est que ténèbres qui désorientent ceux qui ne voient rien d'autre que ce que voient leurs yeux de chair. Elle comprend que les fées vont la tuer, puisqu'elles s'attaquent à ses yeux, c'est-à-dire à sa vision intérieure, et qu'un mystique ne pourrait survivre en ce monde, s'il venait à être privé de sa puissance de vision intérieure. Elle comprend qu'il faut en revenir à la discipline de l'arcane, conformément au sage précepte: « Ne parle aux gens qu'en fonction de ce qu'il sont capables de comprendre». Alors, pour se délivrer de ses ennemies, elle leur dit: « Bien entendu, je suis comme vous. Comme tout le monde, je ne peux rien voir tant qu'il fait jour. Comment y verrais-je clair en plein jour?» Alors les fées, tranquillisées, cessent de la tourmenter. Jusqu' à l'instant où elle réussit à partir, la huppe contrefit la cécité, quoique cela lui fît souffrir mille tourments dans l'âme. Car il est dur de ne pouvoir dire à d'autres les merveilles que l'on voit. Mais, nous rappelle l'auteur, il est une loi divine qui ne souffre pas d'exception: « Divulguer le secret divin devant des indignes est un crime d'impiété» ( kofr). Et c'est cela même qui fonde la nécessité de l'ésotérisme.

Un troisième exemple enfin, dont le motif accentue le récit que nous venons de lire. La parabole de notre shaykh met cette fois en scène un peuple de chauves-souris et un innocent caméléon. Comment était née la querelle entre eux, on nous le laisse à penser. Toujours est-il que la haine des chauves-souris contre le caméléon devint telle, qu'elles projetèrent une expédition à la faveur des ténèbres de la nuit, afin de faire prisonnier le caméléon et de tirer vengeance de lui, en le tuant d'une manière ou d'une autre. Ainsi firent-elles, et elles réussirent à entraîner leur pauvre ennemi dans

de l'eau.» Là-dessus, un grand souffle de vent s'élève; l'oiseau aux belles couleurs prend son envol et disparaît dans les nues. Les tortues vont-elles comprendre? Non pas, elles commencent par demander au sage de s'expliquer. Celui-ci leur répond allusivement, en leur citant quelques sentences de grands spirituels, culminant dans la déclaration du mystique al-Ḥallâj à propos du Prophète: «Il a cligné l'oeil hors du où», c'est-à-dire sa vision intérieure l'a enlevé aux dimensions et orientations de l'espace sensible. Les tortues entrent alors en fureur: « Comment, demandent-elles, un être qui est localisé dans l'espace, sortirait-il du lieu? Comment se soustrairait-il aux directions et coordonnées spatiales?» ( rappelons-nous la finale du Récit de l'Oiseau). Le Sage de leur répondre: « Mais c'est précisément pour cela que je vous ai raconté tout ce que je viens de vous dire». Alors les tortues, indignées, lui jettent des pierres et de la terre: « Va-t-en! Nous te destituons, nous ne te reconnaissons plus comme juge».

Un second exemple. Cette fois,ce qui est en cause, c'est le rapport du jour et de la nuit. Ce qui apparaît comme le jour aux aveugles de l'âme, n'est que ténèbres pour celui qui a la vue spirituelle; et inversement, ce qui est pour lui le plein jour, n'est que nuit dangereuse et menaçante pour ceux qui n'ont pas la vue spirituelle. C'est ainsi qu'une huppe ( la huppe, l'oiseau du sage Salomon) fit halte, au cours de l'un de ses voyages, chez le peuple des fées. Or, tout le monde le sait: la huppe a une vue perçante, tandis que les fées sont complètement myopes. La huppe passe la nuit à bavarder avec les fées; au lever du jour, elle veut se remettre en route. Mais les fées s'y opposent avec violence: « Malheureuse! qu'est-ce que cette innovation? Depuis quand se met-on en route pendant qu'il fait jour? » La huppe proteste que c'est précisément pendant qu'il fait jour, qu'il convient de se mettre en marche. Les fées de répliquer: « Mais tu es complètement folle! Comment verrait-on quelque chose pendant qu'il fait jour, le jour étant obscur, alors que le soleil passe par la région des ténèbres? - Mais c'est tout le contraire» réplique la huppe. La discussion s'envenime, les fées pressent la huppe de s'expliquer, et nous entendons alors celle-ci formuler la profession de foi d'un grand mystique: « Quiconque voit pendant le jour, ne peut

De leur ensemble je ne retiendrai que trois exemples, pris dans un traité de Sohrawardî qui a non point la forme d'un récit continu, mais celle d'une rhapsodie, enchaînant à la suite l'un de l'autre plusieurs récits symboliques. Nous y voyons apparaître le peuple des tortues, le peuple des fées,le peuple des chauves-souris. Bien entendu, il ne s'agit pas de zoologie, mais d'autant de symboles de ceux qui, parmi les humains, sont les ignorants spirituels, les aveugles de l'âme. Ils sont reconnaissables sous leur forme symbolique, parce que leur forme intérieure cachée, par conséquent leur forme vraie, symbolise avec celle - là. Et toute la différence est là, par rappport à la mise en scène de leur vie quotidienne qui ne fait connaître que leur forme apparente. Se montrant sous leurs formes symboliques, ils nous apparaissent tels qu'ils sont en réalité dans le monde imaginal, tels que leur ignorance ou leur cécité les fixe dans une relation toute négative avec le Malakût, avec le monde de l'Ame. C'est leur vérité, ou plutôt leur fausseté intérieure qui éclate, projetée sur l'arrière-fond des évidences qui les dépassent, et c'est là que se donne libre cours l'humour d'un grand mystique comme Sohrawardî.

Un premier exemple: ce qui est en cause, c'est Nâ-kojâ-âbâd, le pays du «Non-où», hors des dimensions de l'espace sensible. On peut écrire à ce propos un savant traité de métaphysique sur l'hyperespace. Mais il peut arriver aussi que la doctrine soit vécue au point de ne plus être une théorie, mais de devenir un événement réel de l'âme. On a alors le mystique aux prises avec le peuple des tortues. Le peuple des tortues observait un jour du rivage les évolutions d'un oiseau multicolore à la surface de la mer : tantôt il plongeait, tantôt il reparaissait. L'une des tortues de demander: «Cet oiseau est-il de nature aquatique ou de nature aérienne?» Une autre tortue de répliquer: «S'il n'était pas aquatique,qu'aurait-il à faire avec l'eau?» Mais une troisième de dire: « S'il était aquatique,il ne pourrait pas vivre hors de l'eau». Il y avait au milieu des tortues un sage juge qu'elles interrogèrent. Il leur dit: « Observez-le bien. S'il peut vivre hors de l'eau, c'est que l'eau ne lui est pas nécessaire. A preuve le poisson qui, lui, ne peut pas vivre hors

symboles. Or, cette triade, abolie en Occident depuis le IXe siècle, n'y a subsisté que dans les écoles philosophiques ou théosophiques que l'on qualifie, à tort sans doute, de marginales. Le cartésianisme ne connaît plus que la pensée et l'étendue. Il n'y a plus que les perceptions sensibles et les concepts abstraits de l'entendement. C'est alors l'immense monde de l'Imagination, en propre le monde de l'Ame,qui est voué à la déchéance; il est identifié avec l'imaginaire, avec l'irréel.

Il est très frappant de voir avec quel soin Sohrawardî et les Ishrâqîyûn ont veillé à une métaphysique de l'Imagination. Parce qu'ils en reconnaissent le rôle ambigu,ils la maintiennent solidement axée entre l'intelligible et le sensible. Au service de l'intelligible, c'est-à-dire de l'Intelligence ( le Noûs en grec), sa fonction est de présenter l'Idée voilée sous la forme de l'Image, c'est-à-dire du symbole. Les personnages et les événements d'une parabole sont tous des symboles, et c'est pourquoi une parabole est aussi la seule histoire qui soit vraie. En revanche, lorsque l'Imagination se laisse entièrement captiver par les perceptions sensibles, voletant de l'une à l'autre, elle est littéralement « désaxée » et se perd dans l'irréel. Dans le premier cas, l'Imagination active est l'organe de pénétration dans un monde réel, qu'il nous faut désigner de son nom propre, à savoir l'imaginal; dans le second cas, l'Imagination ne secrète plus que de l'imaginaire. Dans le premier cas l'Imagination est, pour Sohrawardî, l'arbre céleste émergeant au sommet Sinaï, auquel les sages cueillent les hautes connaissances qui sont le « pain des Anges». Dans le second cas, elle est l'arbre maudit dont parle le Qorân. Il est beaucoup question de nos jours de civilisation de l'image; je crois que sur ce chapitre, nos philosophes, Ishrâqîyûn et autres, ont beaucoup à nous apprendre. Certes, c'est un chapitre très complexe, à propos duquel je crains de paraître obscur à force de concision. Mais le temps ne me permet de retenir que l'essentiel. Nous sommes ici à la source du génie sohrawardien, à la source d'une inspiration qui lui permet de passer d'un registre à l'autre, comme au grand orgue, je veux dire de nous présenter en symboles et paraboles de récits initiatiques, ce qu'il expose par ailleurs, dans ses grands livres, sous forme théorique et systématique.

Deux hommes, par exemple, se trouvent être par hasard des hôtes de rencontre. Avant de se séparer, ils brisent en deux un anneau ou un tesson d'argile; chacun en prend une moitié; chacune des deux pièces sera alors le symbolon de l'autre. Car les années et les années pourront alors passer, avec tous les changements qu'elles amènent, mais il suffira que celui qui se trouve en possession d'un symbolon le conjoigne avec l'autre, pour se faire reconnaître de celui qui est en possession de cet autre comme ayant été l'hôte de jadis ou, à son défaut, son représentant ou son ami. Dans le cas de nos métaphysiciens mystiques, chaque symbolon appartient à son univers respectif: le monde invisible du Malakût d'une part, le monde visible de la perception sensible d'autre part. Tous deux ensemble, le symbolon de l'un et le symbolon de l'autre forment une unité supérieure, une unité intégrale. Car le fait qu'ici un symbolon se conjoigne avec l'autre, annonce que le monde visible symbolise avec le monde invisible, si nous parlons la langue que savait encore parler Leibniz. Là-même est la source de la célèbre sentence de Goethe, dans la finale du second Faust: « Tout l'éphémère n'est qu'un symbole» ( disons même: rien de moins qu'un symbole). Nous saisissons immédiate ment la différence entre le symbole et ce qui s'appelle couramment de nos jours allégorie. L'allégorie en reste au même niveau d'évidence et de perception. Le symbole garantit la correspondance de deux univers qui sont à des niveaux ontologiques différents: il est le moyen, et le seul moyen, de pénétration dans l'invisible, dans le monde du mystère, dans l'ésotérique.

Lorsque je disais tout à l'heure l'importance pour une culture de disposer d'une philosophie qui garantisse la fonction des symboles, la validité ontologique, « objective», du monde intermédiaire entre l'intelligible et le sensible, c'est à cela que je faisais allusion. L'idée de cette région intermédiaire présuppose la triple articulation du réel au monde de l'Intelligible, ( jaba - rût), monde de l'âme ( malakût), monde matériel, triade à laquelle correspond la triade anthropologique: esprit,âme corps. Du jour où l'anthropologie philosophique en est réduite à une dyade, que l'on dise âme et corps, ou que l'on dise esprit et corps, c'en est fini de la fonction noétique, cognitive, des

de la tisane, prendre des bains chauds, faire une inhalation d'huile de nénuphar, surveiller ton alimentation; pas de surmenage, et surtout pas de veillée nocturne prolongée. Nous t'avons toujours connu comme un homme de bon sens. A te voir ainsi détraqué, quel souci nous nous faisons. Nous en sommes nous-mêmes complètement malades...»

Je crois que ces lignes dans lesquelles se donne libre cours l'humour du médecin Avicenne, ont une vertu exemplaire; le mystique a parlé, il a tenté de dire son aventure. Mais il sait d'avance comment les gens raisonnables vont l'accueillir; ils l'accueilleront comme beaucoup d'historiens de la philosophie ont accueilli les néoplatoniciens, Proclus, Jamblique et leurs émules. Que va-t-il se passer? S'il essaye de faire front, en opposant argument à argument, il va devenir infiniment vulnérable; il ne convaincra aucun des sceptiques, mais peut-être se convaincra-t-il lui-même, de plus en plus, de l'excellence de son cas. Et le voilà perdu, frustré, bon peut-être pour faire un schizophrène. Qu'en revanche il soit capable de prendre ce recul, de formuler lui-même d'avance, en toute clarté de conscience, ce que les sceptiques et les agnostiques vont lui opposer; alors, ce qui chez ces derniers eût été une critique négative, agressive, devient chez lui un triomphe de l'humour, grâce auquel il glisse entre les mains des sceptiques. L'humour est sa double sau vegarde, car en même temps qu'il le prémunit contre toute ivresse et toute inflation du moi, il efface les effets de ce qui eût pu être une violation de la discipline de l'arcane. Seul comprendra celui qui en a la capacité et qui est digne de comprendre; les autres n'y verront rien. Mais il aura tout de même, envers et contre tout, transmis son message. C'est donc simultanément que le mystique trouve sa sauvegarde contre le péril subjectif et le péril objectif qui le menacent. Et cette sauvegarde, il la trouve en parlant le langage des symboles. Et il arrive que ce langage soit, comme chez Avi cenne, comme chez Sohrawardî, inspiré par un humour supérieur.

Mais alors qu'est-ce au juste qu'un symbole? Pour le dire de façon rigoureuse, le mieux est de nous reporter à la signification du mot grec symbolon. Le verbe symballein, en grec, veut dire agglomérer, joindre ensemble.

de ma tristesse?...Frères de la Vérité! Dépouillez-vous de votre peau, comme se désquame le serpent... Aimez la mort, afin de rester des vivants. Soyez toujours en vol; ne vous choisissez aucun nid déterminé, car c'est au nid que l'on capture les oiseaux...» Il y a ainsi deux magnifiques pages sur ce ton. Puis le narrateur raconte son histoire: comment un groupe de chasseurs tendirent leurs filets et le firent captif avec toute une troupe d'oiseaux dont il faisait partie; comment dans sa captivité il oublia tout: son origine, son appartenance à un autre monde, et finalement perdit même conscience des liens qui l'entravaient et de l'étroitesse de sa cage. Puis, voici qu'il aperçoit un jour d'autres oiseaux qui avaient réussi à se délivrer; comment il finit alors par les rejoindre; comment ensemble ils prirent leur envol, franchirent les hauts sommets, parcoururent les hautes vallées de la montagne de Qâf, c'est-à-dire de la montagne psychocosmique, au prix d'efforts épuisants; comment ils retrouvèrent leurs frères aux alentours de la Cité du Roi, et comment là-même ils furent reçus par celui-ci dont la beauté les frappa de stupeur; comment ensuite s'accomplit leur retour, cette fois en compagnie du messager du roi, porteur d'un ordre pour ceux qui avaient noué le lien et qui peuvent seuls le dénouer. - Je ne puis insister sur aucun détail, mais uniquement sur le soudain changement de ton qui intervient à la fin du récit.

Le lecteur était emporté par la contemplation de « celui qui est tout entier Visage que tu contemples, tout entier une Main qui donne», et voici que soudain le narrateur, se substituant d'avance aux sceptiques qui accueilleront son récit avec une douce ironie, se met à écrire ces lignes: « Plus d'un parmi mes frères vont me dire: Tu dois avoir l'esprit un peu dérangé; il faut même que tu sois devenu complètement fou. Voyons! tu ne t'es jamais envolé; c'est tout simplement ta raison qui s'est envolée. Aucun chasseur n'a jamais fait de toi son gibier; c'est bel et bien ton bon sens que l'on a chassé. Et puis, comment un homme s'envolerait-il? Et comment un oiseau se mettrait-il à parler? - Non, vraiment, il faudrait te mettre au régime; boire

suffire déjà, je l'espère, à nous faire entrevoir que le rapport entre mystique et humour consiste en ce que l'humour est peut-être la sauvegarde du mystique, en ce sens qu'il le préserve du double péril que je décrivais, il y a un instant, comme péril subjectif et comme péril objectif. Et c'est au témoignage de Sohrawardî lui-même que nous pouvons en appeler.

Plus exactement, pour le premier cas, ce sera le double témoignage d'-Avicenne (Ibn Sînâ) et de Sohrawardî, puisque l'exemple que je vais vous proposer, sera emprunté au « Récit de l'Oiseau» composé en arabe par le philosophe Avicenne et que Sohrawardî traduisit en persan. Comme récit mystique, ce « Récit de l'Oiseau» est un petit chef-d'oeuvre d'Avicenne; vous pouvez en trouver une traduction française dans un livre sur Avicenne, qui a déjà une quinzaine d'années, et où j'ai essayé d'en montrer la place dans le cycle des récits avicenniens, de le situer dans le contexte de ce qu'aurait été la « philosophie orientale» d'Avicenne, si le manuscrit de celle-ci n'avait été détruit pendant le sac d'Ispahan et si Avicenne avait eu le temps de le récrire. Mieux encore, il convient de situer ce récit dans le cycle qui s'est développé autour de ce symbole de l'Oiseau depuis Ghazâlî jusqu'à la grande épopée mystique de 'Attâr. Les origines en sont lointaines. La première référence qui nous vient à l'esprit est le Phèdre de Platon, où l'âme est imaginée à la ressemblance d'une Energie dont la nature serait d'être un attelage ailé que mène sur son char un aurige également pourvu d'ailes. Et c'est encore la magnifique image de la procession céleste des âmes à la suite des Dieux et de la chute de certaines d'entre elles. « Il est de la nature de l'aile, écrit Platon, d'être apte à mener vers le haut ce qui est pesant, en l'élevant du côté où habite la race des Dieux, et entre toutes les choses qui ont rapport au corps, c'est l'aile qui a le plus largement part au divin». Voilà pour le symbole de l'oiseau dont il y a d'autres magnifiques exemples, par exemple dans certains psaumes manichéens.

Prenons maintenant le récit d'Avicenne traduit par Sohrawardî. L'exorde en est pathétique. « N'y aura-t-il personne parmi mes frères, demande l'auteur, pour me prêter un peu l'oreille, afin que je lui confie une part hension, à la moquerie, à la dérision des ignorants? sans,par conséquent, livrer le trésor qui lui a été confié, aux mains de quelqu'un qui en est indigne, n'en étant pas l'héritier? Bref, comment le pourra-t-il, sans violer ce qui, dans la tradition ésotérique occidentale,s'est appelé la discipline de l'arcane? Et nous savons, comment et pourquoi, sous le nom de taqûyeh, cette discipline est prescrite par les Imâms du shî'isme; nous savons combien Sohrawardî en a eu le souci, à tel point qu'il avait inventé pour son grand « Livre de la Théosophie orientale» une écriture secrète. Un de ses récits mystiques, l'«Epître sur l'état d'enfance», nous montre le pèlerin-novice parlant étourdiment de secrets mystiques à un inconnu qui finit par le rudoyer et le traiter de fou; plus grave encore, cette indiscrétion a pour conséquence qu'il perd la présence de son shaykh, c'est-à-dire de son guide intérieur; il ne peut plus le retrouver.

Eh bien! c'est le moment de nous poser la question, en quoi l'humour a-t-il affaire à la mystique? Tout d'abord, je crois que du consentement général il n'y a aucune définition possible de l'humour, et l'on a depuis longtemps renoncé à en tenter une définition qui en soit vraiment une, même nos amis britanniques qui, pourtant, sont particulièrement au fait de la question. Je ne vais donc pas m'y essayer vainement à mon tour. Mais, s'il n'est pas de définition satisfaisante de la chose, peut-être est-il possible de constater certains de ses effets. Je suggérerai donc que l'humour implique la capacité de prendre un certain recul, une certaine distance, vis-à-vis de soimême et des choses; et grâce à ce recul, il implique la capacité de sembler ne point prendre tout à fait au sérieux ce qu'en fait, intérieurement, au fond de soi-même, l'on prend, et l'on ne peut que prendre, terriblement au sérieux, mais alors sans en trahir le secret. Faute de cette prise de distance à l'égard de la chose, on risque d'en devenir le captif et la proie. Grâce à elle. en revanche, si l'on est capable de prendre cette distance, voici que la crispation du visage, le geste pathétique, l'attitude défensive, voire agressive, vont faire place à un sourire, à peine esquissé peut-être.

Cette brève indication sur laquelle je ne veux pas m'appesantir, peut

culture spirituelle dispose d'une métaphysique et d'une théorie de la connaissance qui fasse droit à ces mondes, intermédiaires entre l'intelligible et le sensible, et nous pouvons dire qu'avec la philosophie de l'Ishrâq, la culture iranienne a disposé d'une telle métaphysique et d'une telle théorie de la connaissance. Nous en avons eu, certes, l'équivalent en Occident, mais il y a peut-être un peu plus de trois siècles que nous l'avons plus ou moins perdu, et c'est là un aspect de la tragédie de notre philosophie. C'est contre un aspect correspondant de cette tragédie, que Sohrawardî a voulu établir une sauvegarde, en imposant à toute vocation mystique une solide formation philosophique. Car si l'homme ne peut pas se passer d'un contact avec le Malakût, il ne peut tenter sans péril, dans certaines conditions culturelles, de rejoindre un monde dont on lui a coupé l'accès. Il importe de voir bien en face, pour lui faire face, ce péril auquel est exposé le mystique qui s'aventure vers Nâ-kojâ-âbâd. Ce péril est, en bref, celui que les psychiatres de nos jours désignent comme la schizophrénie sous ses multiples aspects, et qui est l'impossibilité pour le visionnaire de distinguer entre le monde intérieur de ses visions et le monde de la réalité quotidienne. Il ne se passe pas de jours, hélas! sans que les informations ne nous en fassent connaître de lamentables exemples. Sans même aller jusqu'à ce cas-limite, il peut arriver que le privilège d'une expérience supranormale détermine chez le sujet ce que les psychologues de nos jours encore appellent inflation du moi, complexe de supériorité... Alors voici que l'expérience qui eût dû faire de l'homme un renonciateur et, par là-même, un guide pour les autres hommes, l'éveille aux ambitions mondaines ou politiques dont il devient le jouet, bref tout le contraire de ce qui fait un derviche. Tel est ce que l'on peut appeler le péril subjectif encouru par le mystique dont la préparation est insuffisante.

Il en est un autre, que nous pouvons appeler le péril objectif. Le premier péril surmonté, si le mystique veut décrire son expérience, décrire ce qu'il a vu et entendu, les mondes et les événements dont il a été le témoin, comment le fera-t-il sans violer le secret? sans exposer ce secret à l'incompré-

C'est une pénétration qui ne s'accomplit ni par les facultés de perception sensible ni par l'entendement rationnel, et pourtant c'est une pénétration qui a bel et bien une portée noétique, c'est-à-dire cognitive ( et c'est à cela que correspond en persan l'emploi du mot 'erfân). C'est une pénétration qui nous arrache à toutes les évidences sur lesquelles vit la conscience commune; si nous appelons celle-ci conscience de veille, pour le mystique au contraire, cette prétendue conscience de veille n'est qu'un lourd sommeil, le sommeil de l'ignorance et de l'aveuglement spirituel. Ce qui apparaît au commun des hommes comme le monde du jour devient alors le monde de la nuit, et inversement. Les organes de pénétration-qu'on les désigne comme vision intérieure, lumière du coeur, imagination active, centres du corps subtil etc. sont généralement atrophiés et paralysés chez l'homme ordinaire de nos jours, qui ne s'en fait même plus aucune idée. Cette pénétration est véritablement une pénétration dans la quatrième dimension, celle que Sohrawardî désigne par un terme persan qu'il avait forgé lui-même: Nâ-kojâ-âbâd, le «pays de non-où», mais ce terme nous ne pourrions pas le traduire par «utopie» sans commettre le pire des contre-sens. C'est bien un pays (âbâd), un pays réel, mais dont il est impossible de fixer les coordonnées sur nos cartes géographiques, parce qu'il y a un hiatus entre le monde extérieur ou exotérique et le monde intérieur ou ésotérique, qui est le Malakût, le monde de l'Ame. C'est un pays où, aux rapports de distance locale, se substituent les rapports de distance entre états intérieurement vécus. Pour atteindre à ce pur espace de l'Ame, il faut, comme disent nos mystiques, sortir de la crypte cosmique, émerger au-dehors. Aucune fusée, si perfectionnée soit-elle, ne nous en rapprochera donc jamais. Car, qui plus est, les mondes subtils, les êtres de lumière auxquels s'unit le pèlerin mystique, étaient là depuis toujours; seul notre aveuglement spirituel nous empêchait de les voir. Comme le dit Sohrawardî, s'il arrive que la vue soit rendue à l'aveugle-né et qu'il voie pour la première fois le soleil, demandera-t-il au soleil: pourquoi n'étais-tu pas là auparavant?

Par ces quelques mots, je crois suggérer pourquoi il est capital qu'une

leur philosophie aboutit immanquablement à un memento de la vie spirituelle; -- les autres proprement mystiques, dont certaines sont rédigées en forme de récits d'initiation personnelle, les autres en forme de paraboles ou d'histoires symboliques. Les unes sont en persan, d'autres en arabe. Ce sont les traités rédigés en persan que vous trouverez bientôt réunis dans le volume publié en commémoration du huitième centenaire de sa mort.

Ici, nous touchons au centre de notre entretien, mais ce centre, nous ne pouvions l'atteindre qu'en parcourant les quelques avenues que j'ai tenté de vous dessiner à grands traits.

Je viens d'évoquer la forme que revêtent les traités mystiques de Sohrawardî, et je vous avais précédemment indiqué que c'est dans certaines pages de ces traités que nous trouvons l'attestation d'un humour sui generis. Alors il me faudrait peut-être commencer par répondre aux deux questions posées au début: qu'est-ce que la mystique? qu'est-ce que l'humour? Ques tions redoutables, auxquelles je ne suis même pas certain qu'une réponse satisfaisante puisse être donnée. Je ferai simplement remarquer tout d'abord que le terme de mystique est hélas! un des mots les plus profanés, les plus galvaudés de nos jours, employé avec une légèreté et une inconscience, dérisoire, en des occasions ou en des domaines dans lesquels il n'a absolument rien à voir, si l'on en connaît véritablement le sens. Et je ne crois pas être le premier à formuler cette protestation. Précisons donc que nous l'employons ici dans son sens rigoureux, tel qu'il ne peut être usité que dans un contexte religieux ou métaphysique, et tel que le comporte son étymologie grecque. Mystikos, c'est ce qui est caché, invisible aux facultés de perception sensible, insaisissable au niveau des évidences communes et par les organes de la perception commune. Mystique est, quant au mot et quant aux faits, essentiellement associé à mystère, à ce qui dans l'antiquité s'est appelé religions à mystères et dont les initiés s'appelaient des mystes (mystères d'Eleusis, de Mithra etc.). Le mot grec mystikos est donc l'équivalent de bâțin, ghayb, makhfî, mahjûb, penhân etc.

Mais alors, qu'est-ce que pénétrer mystiquement dans le monde du mystère?

à n'importe quel moment de n'importe quel temps, créer un prophète. Notre shaykh ne leur répondit pas, malheureusement, avec l'humour dont témoignent certaines pages de ses livres, mais avec l'impétuosité de sa fougue juvénile. Peut-être se sentait-il protégé par l'amitié d'al-Malik al-Zâhir, gouverneur d'Alep et le propre fils de Salâḥeddîn (le Saladin des Croisés). Mais nous nous demandons encore quel motif l'avait entraîné dans ce funeste voyage à Alep, où il ne retrouvait ni le climat spirituel de l'Iran, celui de son pays natal de Sohraward,ni celui qui l'avait accueilli chez les princes seljoukides d'Anatolie. A trois reprises, les 'olamâ' d'Alep intervinrent auprès de Saladin pour obtenir sa mort. A trois reprises Saladin dut menacer de disgrâce son propre fils al-Malik al-Zâhir, s'il continuait de protéger son ami. Et c' est ainsi que le Shaykh al-Ishrâq mourut martyr dans la citadelle d'Alep, le 5 Rajab 587/29 juillet 1191. Il était tout juste, je le rappelai tout à l'heure,âgé de trente-six ans.

Malgré sa jeunesse il nous a laissé une oeuvre considérable, une oeuvre qui, tout au long des siècles, a nourri la vie philosophique et spirituelle de ses disciples, les *Ishrâqîyûn*, ceux que l'on appelle aussi les platoniciens de Perse. Et cette oeuvre nous apparaît assez riche en intentions restées inaperçues, pour stimuler de nos jours des questions qui soient en rupture avec celles dont nos contemporains n'ont que trop l'habitude, nous aider dans un désarroi et un désordre intellectuels généralisés, en nous permettant d'accéder à un continent de l'âme qui, pour beaucoup aujourd'hui, est un continent perdu.

Je ne ferai que vous dire en deux mots de quoi cette oeuvre se compose: dans l'ensemble se distingue une tétralogie d'oeuvres philosophiques puissantes, dont le sommet est constitué par le grand « Livre de la Théosophie orientale», celui qui contient la Somme de la pensée de notre shaykh, et dont il nous dit lui-même qu'il eut l'intuition d'un seul coup, lors d'une journée merveilleuse, bien qu'il lui fallût ensuite de longs mois pour la rédiger. Et puis il y a un certain nombre d'oeuvres de moindre étendue: les unes philosophiques, mais au sens sohrawardien du mot, c'est-à-dire que

même, à tout ce qu'implique une petite phrase comme celle-ci: je me connais moi-même, j'ai conscience de moi-même. Ce je qui s'exprime ainsi est mis en présence de moi-même, d'un Soi-même qui est autre que ce je parlant à la première personne, puisque celui-ci le prend comme objet de sa connaissance. Si différent même, que ce Soi lui apparaît d'une substantialité infiniment plus stable et permanente que celle de ce je qui le découvre et qui se réfère à lui,- découverte qui, au terme de son éclosion, peut aboutir à la vision intérieure de ce Soi, qui alors apparaît comme le maître intérieur, le guide personnel. La découverte est si bouleversante, les effets s'en propagent si profondément dans toutes les dimensions de la vie, que ce qui la récapitule au mieux, c'est la célèbre sentence: « Celui qui se connaît soimême, connaît son Dieu ». C'est une sentence sur laquelle ont été écrits bien des livres en Islam, car elle y formule la plus haute expérience intérieure de l'homme spirituel. Justement, un certain nombre d'oeuvres de Sohrawardî ont pour objet de décrire cette rencontre intérieure et les conditions qui la préparent.

Nous constatons ainsi que cette spiritualité est orientée vers une certaine conception de l'homme, dont l'idéal, le cas-limite, est formulé dans la désignation de l'Homme Parfait (al-Insân al-Kâmil; déjà les hermétistes disaient anthrôpos teleios). L' Homme Parfait, c'est celui qu'en terminologie mystique on désigne encore comme le « Pôle» (Qotb), le pôle mystique, celui que la masse des hommes en général ignore et ne peut qu'ignorer, alors que sans l'existence de ce pôle, même secrète, l'espèce humaine ne pourrait pas persévérer dans l'être et s'abîmerait dans un cataclysme final, car c'est par lui que communiquent encore le monde supérieur invisible et le monde de notre réalité quotidienne. En terminologie shî 'ite, nous savons que ce terme de pôle, ou de «pôle des pôles», désigne l'Imâm caché. Aussi bien, chaque fois que le terme est employé, il est difficile de ne pas déceler au moins quelque chose comme un crypto-shî'isme. Et c'est peut-être le sens ultime du procès que les 'olamâ' d'Alep intentèrent à notre Sohrawardî, lorsque, sans s'embarrasser des distinctions philosophiques subtiles que présuppose la prophétologie, ils lui reprochèrent de soutenir dans ses livres que Dieu pouvait,

sages que la rencontre de la sagesse grecque et de la sagesse iranienne a fait désigner ailleurs comme les « Mages hellénisés». Mais comment a-t-il réussi ce rapatriement? Justement l'interprétation mystique des épisodes du Shâh-Nâmeh auxquels j'ai fait allusion, nous le montre: à l'aide de cette compréhension spirituelle que connote par excellence le terme de ta'wîl comme herméneutique des symboles, donc avec les ressources que lui offrait l'Islam spirituel, la spiritualité de l'Islam mystique. Le ta'wîl, c'est reconduire une chose à son origine, à son archétype: c'est déceler sous l'apparence extérieure de la lettre, ou de tout phénomène, le sens ésotérique, c'est-à-dire le sens caché, la vérité intérieure. C'est par la vérité intérieure que communiquent entre elles les hautes connaissances de toutes les sagesses. Il y a, certes, chez Sohrawardî, quelque chose comme le sentiment d'un oecuménisme spirituel, pour employer un mot fort usité de nos jours, mais d'un oecuménisme dont le fondement reste ésotérique, c'est-à-dire caché, c'est-à-dire intérieur. S'il doit se réaliser - mais il est déjà réalisé secrètement - c'est par les hauts sommets, ou par les profondeurs, non pas au niveau des évidences exotériques communes, toujours vulnérables, car étant accessibles à tous et supportant des intérêts immédiats, elles sont accessibles aussi à toutes les passions comme à toutes les trahisons.

D'où, chez notre Shaykh al-Ishrâq,une conception si rigoureuse de la philosophie que, si elle ne débouche pas sur une expérience mystique, c'est-àdire sur une réalisation spirituelle personnelle, toute recherche philosophique est vaine et stérile. Inversement, toute tentative d'atteindre à l'expérience mystique en l'absence d'une sérieuse formation philosophique, risque de s'égarer dans le désert des illusions et de la folie. D'où, le point de départ non moins rigoureux de toute recherche philosophique, formulé comme étant la connaissance de soi. Cela ne veut pas dire la connaissance, pour chacun de nous, de ses petits défauts et de ses grandes vertus. Ce n'est pas cela qu' entend le philosophe. Ce que veut dire la connaissance de soi, c'est prendre conscience de ce qu'implique le fait d'un sujet qui se connaît soi même, qui a conscience de soi-même. Autrement dit, c'est s'éveiller à soi-

des oeuvres persanes de Sohrawardî.

Il y avait, à propos du Graal de Kay Khosraw, le magnifique récit du Graal d'un mystique khosrawânî. Kay Khosraw est pour Sohrawardî une figure exemplaire des souverains extatiques de l'ancien Iran,à tel point qu'il est le héros éponyme des Khosrawânîyûn comme ayant été, dans l'Iran préislamique, les précurseurs des Ishrâqîyun (les adeptes de la théosophie de la Lumière de notre shaykh). Et puis il y avait les épisodes du Shâh- Nâmeh dont un récit initiatique de Sohrawardî, celui qui porte comme titre « L'archange empourpré» ('Aql-e sorkh) nous suggère le sens mystique: l'épisode de la naissance de Zâl, l'enfant dont la chevelure porte encore la trace du monde de la lumière dont il vient, et qui typifie l'âme jetée dans le désert de ce monde: puis l'épisode de la mort d'Esfandyâr, le héros de la foi zoroastrienne, lié au motif eschatologique de Sîmorgh. Car peut-on voir Sîmorgh sans mourir? Et tout cela faisait regretter que Sohrawardî n'ait pas eu le temps de traiter ainsi d'un bout à l'autre le Shâh-Nâmeh de Ferdawsî, et de nous apprendre à le lire, à l'aide de cette hermémeutique symbolique qui s'appelle le ta'wîl, de la même manière que tous les spirituels lisent le Qorân à l'aide de la même herméneutique. Mais là-même nous voyons surgir une claire indication concernant le sens de son oeuvre, et concernant aussi la manière dont il s'y est pris pour la réaliser.

Le sens de son oeuvre, le Shaykh al-Ishrâq l'a clairement formulé à plusieurs reprises: ressusciter la théosophie mystique des sages de l'ancien Iran, concernant la Lumière et les Ténèbres,- une sagesse qui pour lui était profondément différente de toute philosophie dualiste, et pour la restauration de laquelle il déclarait, explicitement et consciemment, n'avoir eu aucun prédécesseur. Mollâ Şadrâ Shîrâzî, son plus grand interprète, le salue encore au XVIe siècle comme « le résurrecteur des doctrines des sages de l'ancienne Perse». Quelque trois siècles donc avant le grand philosophe byzantin Gémiste Pléthon, Sohrawardî élabore une doctrine où se conjoignent les traditions d'Hermès, de Platon et de Zoroastre, le prophète de l'ancien Iran. On peut dire qu'il a opéré en quelque sorte le rapatriement en Iran de ces

re, voire légèrement en retard sur son heure, et c'est la troisième raison que j'ai à vous donner. 3) Ce volume de ses oeuvres en persan aurait dû paraître, en effet, il y a déjà deux ans, s'il n'y eût eu les délais d'impression, toujours imprévisibles. Car, c'est il y a deux ans, exactement au calendrier islamique lunaire, le 5 Rajab 1387, correspondant au 10 octobre 1967 et au 18 Mehr 1346, du calendrier solaire iranien, que nous aurions dû célébrer le huit centième anniversaire de la mort en martyr du Shaykh al-Ishrâq, à l'âge de trente-six ans, en la citadelle d'Alep, le 5 Rajab 587, correspondant au 29 juillet 1191. Nous sommes donc tout juste en retard de deux ans. Quand il s'agit de huit siècles, l'écart est minime, surtout pour des philosophes et des mystiques habitués par vocation à n'envisager les choses que sub specie aeternitatis. Il reste que la parution prochaine de ce volume nous permet, spécialement ce soir, de commémorer ensemble ce huitième centenaire, et je crois que le sens de cet anniversaire se propagera en résonances lointaines dans le coeur de nos amis iraniens.

Ces quelques mots m'obligent déjà à vous en dire, ou à vous en rappeler davantage, concernant l'oeuvre de Sohrawardî, puisque ce sont quelques pages de cette oeuvre qui nous feront comprendre la conjonction nécessaire et salutaire - à un moment donné -- de la mystique et de l'humour.

Peut-être certains d'entre vous se rappellent-ils que, l'an dernier, nous avions essentiellement étudié dans l'oeuvre de Sohrawardî l'indication du passage de l'épopée héroïque à l'épopée mystique. Ce passage est sans doute un fait capital de la culture spirituelle iranienne; nous le vérifions dans un grand nombre de ces épopées mystiques si caractéristiques du génie iranien; trop de noms seraient à nommer ici depuis 'Aṭṭâr, 'Aṣṣâr de Tabrîz, Jâmî et tant d'autres jusqu'à Nûr 'Alî-Shâh. J'espère depuis longtemps avoir un élève à qui je pourrais confier le soin d'une recherche approfondie et comparative entre le cycle de l'épopée mystique iranienne et le cycle de notre propre épopée mystique en Occident médiéval. Sans doute ce ne peut être là qu'un travail de maturité, mais il atteindrait vraiment en profondeur le point de contact de nos deux cultures. Ici même nous avions étudié le passage en question dans quelques pages que vous retrouverez dans l'édition

ce fut donc lui, en premier et dernier lieu, le responsable de mon imprudence, et je devrais lui en vouloir. Et pourtant je ne puis lui en vouloir, car son oeuvre représente pour le philosophe orientaliste que je suis, un amour de jeunesse, et parce que finalement c'est lui qui m'a guidé comme par la main jusqu'en ce pays d'Iran, il y aura bientôt vingt-cinq ans. En échange, j'ai consacré un certain nombre d'années de ma vie à la restitution et à l'interprétation de ses oeuvres; il y a donc entre lui et moi un lien irrémissible, et j'espère que ce lien aura été un point de départ pour le renouveau des études sohrawardiennes.

Il reste que c'est à lui que nous allons demander raison du rapprochement des deux mots:mystique et humour. Sans doute y aurait-il d'autres mystiques à qui nous pourrions le demander. Mais c'est à ce grand philoso phe et mystique iranien que nous allons nous adresser principalement et cela pour trois grandes raisons.

1) La première est l'importance de son oeuvre qui a dominé l'horizon de la philosophie et de la spiritualité en Iran, pendant plusieurs siècles, et qui semble promise de nos jours à une renaissance. Je vous dirai dans un instant très brièvement pourquoi. 2) La seconde raison est que, tout prochainement, grâce aux soins diligents de notre éminent ami, le professeur Nasr, Doyen de la Faculté des Lettres de l'Université de Téhéran, un troisième volume de ses oeuves va paraître comme volume 17 de la « Bibliothèque Iranienne » publiée par notre Département d'Iranologie de l'Institut français de recherche en Iran. Ce volume considérable rassemble en un corpus toutes les oeuvres écrites en persan par Sohrawardî, un magnifique et clair persan du XIIe siècle. La parution d'un tel volume n'est pas seulement une date pour la bibliographie iranienne, mais pour les études philosophiques comme telles, car tous les philosophes sauront gré au professeur Nasr du labeur qu'il a consacré à cette édition, et je puis annoncer que même le lecteur qui ne lit pas le persan, à supposer qu'il y en ait, pourra tirer profit de ce vaste ouvrage, puisque nous y donnons un ample résumé en français de chacun des quatorze traités qu'il contient. Ce volume vient donc à son heuIl arrive à tout chercheur de commettre un jour ou l'autre quelque imprudence. C'est ainsi que j'en ai commis une récemment, au cours d'une conversation qui ne semblait pourtant recéler aucun péril. Il m'arriva, parce qu'il était question de mystique, de mettre l'un à côté de l'autre deux mots qui, à première vue, semblent pourtant assez étrangers l'un à l'autre. Ce fut suffisant pour que leur association imprévue, un peu paradoxale, ébaucha, puis précisa, puis finit par imposer ce que l'on appelle un sujet de conférence.

Vous avez bien voulu venir ici pour entendre parler de mystique... et d'humour. Pour justifier ce que ces deux mots peuvent avoir à faire l'un avec l'autre, il faudrait commencer par mettre parfaitement au clair ce que signifient l'un et l'autre. Ce serait déjà là une entreprise redoutable exigeant la mise en oeuvre de grands moyens historiques, philosophiques, techniques. Je préfère n'envisager qu'une simple causerie au cours de laquelle vous verrez vous-mêmes pourquoi ces deux mots - mystique et humour -- s'étaient trou - vés unis l'un à l'autre au cours de la conversation à laquelle je viens de faire allusion.

Vous dire quel en était le thème, c'est d'emblée vous annoncer que notre causerie de ce soir, en son début tout au moins, sera le prolongement d'une conférence donnée ici même l'an dernier à la même époque. Nous nous étions entretenus de la vie et d'un aspect de l'oeuvre de Shihâboddîn Yaḥyâ Sohrawardî, au VIe/XIIe siècle, celui que toute la tradition iranienne salue comme le Shaykh al-Ishrâq, le maître de cette théosophie de la Lumière qui se donne à elle-même le nom de sagesse « orientale», au sens métaphysique non pas géographique du mot « oriental», parce qu'elle est illuminative, et illuminative parce qu'elle est « orientale». C'est de Sohrawardî qu'il était question dans l'imprudente conversation que je viens de dénoncer;

Le texte qu'on lira ci-dessous est celui d'une conférence prononcée à l'Institut français de Téhéran, le 19 novembre 1969, sous la présidence de M.André Michel, conseiller culturel près l'Ambassade de France.

Je me réjouis tout particulièrement d'en voir le texte publié dans la première livraison du présent Bulletin, car cette publication souligne de la façon la plus heureuse l'esprit de collaboration éclos, dès l'origine, entre la délégation à Téhéran de l'Institut d'études islamiques de l'Université McGill et notre Département d'Iranologie de l'Institut franco-iranien de vingt-cinq Cet esprit de collaboration fit éclosion spontanément, non pas simplement en raison de liens d'amitié personnelle, mais en raison du fait que depuis bientôt vingt-cinq ans notre Département d'Iranologie s'est consacré spécialement à l'étude de la philosophie irano-islamique, entendue au sens le plus large du mot. C'est un champ d'études où les chercheurs ont été jusqu'ici peu nombreux, et où nous avons à poursuivre des tâches d'une actualité d'autant plus urgente. Le fait que nos collègues et amis de l'Université Mc Gill se sont à leur tour, avec la collaboration de nos collègues iraniens, engagés dans la même voie, nous confirme, par leur renfort, que cette voie était la bonne. La publication des oeuvres de Sohrawardî constitua les prémices de nos recherches, et il semble qu'elle ait marqué un point de départ, un appel aux recherches en philosophie iranienne. Puisse la publication ici-même du présent texte, mettre également sous le patronage du Shaykh al-Ishrâq les prémices de la collaboration que nous nous proposons de développer.

Une simple remarque encore: le présent texte est publié ici sans porter de références bibliographiques. On trouvera les plus importantes dans le recueil des « OEuvres persanes» de Sohrawardî annoncé ici dès le début.

## MYSTIQUE HT HUMOUR OHEZ SOHRAWARDE SHAYKH AL-YSHRÂO

September of the state of the second section of the second section is a second section of the second section of the second section sec

Henry Carbin

Direction et Directeur du Département d' francique de l'Institut français de l'Assistant français de Récherche en Iran

## MYSTIQÜE ET HUMOUR CHEZ SOHRAWARDÎ, SHAYKH AL - ISHRÂQ

Conférence donnée à l' Institut franco-iranien de Téhéran le 19 Novembre 1969

Par

## Henry Corbin

Directeur d' Etudes à l' Ecole Pratique des Hautes Etudes (Sorbonne), Ve Section, et Directeur du Département d' Iranologie de l' Institut français de Recherche en Iran

'That He be beyond madness and wisdom-- let it not be thus! Amen, let there be no further veil beyond the veil!'

We have to penetrate the veil of myth and symbol believing in the Reality that lies behind, and believing that the last veil will be withdrawn -- at least sufficiently for us to know that we have found Truth.

Man may conquer disease, and transplant hearts, and explore ocean depths and colonise the galaxy, but if he cannot find an answer to the question 'Who am I?' then he is a lost child crying in the dark. The answer I believe can only be found in the great religious traditions and in the philosophies which spring from them. It is therefore a splendid thing that one more meeting place of East and West has been established here in McGill House in Teheran, a house where the man from the East and the man from the West may both be at home, and therefore may talk freely one to another. I warmly congratulate all who have conceived, supported and realised this idea, and I declare the House to be open to all who share its quest.

fyingly to those who will live in worlds as yet unknown and unexplored; I do not believe that Buddhism has spoken its last word to mankind in a technological age; I do not believe that Hinduism has made its last daring speculation in a universe robbed of its surprises by science; but I do believe that the great religions will come to talk creatively and fruitfully one with another, and that each of us, following his own truth, made more luminous by the illumination cast upon it by other men's faith, may come to a closer understanding of that Truth which most of us call God.

The question, however, inevitably presents itself and cannot be evaded: will any or all of these religions and their philosophies lead us to the Ultimate Truth? Or are they all false and foolish fancies, which can only mislead and delude? In the story of man's physical development, biologists are beginning to recognise an end-directedness which, while they can not call it teleology, they have to describe as teleonomy: that is, an order which implies a telos, a goal. In historiography, we are returning to the idea of a purpose and a meaning in the progressive history not of any particular empire or race but of mankind as a whole. In the physical universe, science has demonstrated that law and order are written plainly for all to see. The great sweep of evolution in which we are all caught up is, we are being forced to recognise, directed to some end, some purpose, some goal, the exact nature of which is as yet undisclosed to us. But I cannot believe that all the insights, the speculations, the inspirations, of the men of religion and the men of philosophy through five thousand years of human questioning are without a similar significance. I am convinced that in them also there will be found an unfolding purpose and that like the pieces of a jig-saw puzzle they will become meaningful when we put them together. It is the particular form of religious faith which is appropriate to, and indeed is called for, by our times to believe that man's spiritual quest will be crowned with success as fully and indeed perhaps even more significantly than man's scientific quest. In religion and in philosophy we have to journey hopefully, believing that we shall indeed arrive. As the Urdu poet Aymen has written:

not finite. It is not something that they see, perhaps, so much as something about which they feel -- and feel deeply. Its form serves as a highly charged crystallizing of whatever emotions or insights or sense of ultimacy it can be made to carry for those who treat it as absolute. To understand it -just as to understand the syllable OM for Hindus, or the Qur'an for Muslims, or any myth--one must ask oneself how much transcendence it can be made to carry for those who have chosen its particular shape to represent the pattern of their religiousness'. This it seems to me is the great hope and promise of the closing decades of the twentieth century of the Christian Era. In the world of science and technology we are men of one culture seeking to understand and to exploit our environment; but in our endea vour to understand ourselves and the mystery of this life in which we live and move and have our being, we are men of many traditions who are only now beginning to appreciate and to explore and to benefit from the rich diversity of insight we possess. In this connection I have to say how very much my colleague in the Department of Philosophy, Professor Raymond Klibansky, regretted his inability to accept the invitation to be present on this occasion. As president of the Institut International de Philosophie he has taken an especial interest in the proposal to establish this House in which the study of philosophy will go forward on a comparative basis, and he has asked me to express his warmest good wishes for this venture, and his earnest hope that he may at some future date be able to visit both this House and La Société Iranienne de Philosophie et des Sciences Humaines of which you M. le Recteur have the honour to be President.

Philosophy is the daughter of religion, but if the mother is worthless the daughter is not to be trusted. Despite, however, the neglect into which philosophy has fallen in the West, and despite the apparent decline in significance of all the great religions of the world, I am quite unconvinced that these great ventures of the human spirit have played their part and may now be dismissed. I do not believe that the Christian religion will be cast aside by our children and our grandchildren as they go forth into the universe; I do not believe that Islam will cease to speak deeply and satis-

the controversial term 'myth' in this context very much in the way an economist or a physicist uses the term' model'. An economist collects his data and assembles it into a coherent pattern, a construct of inter-acting forces, which he can set out descriptively in language, or visually in graphs and diagrams, or mathematically in formulae. If the 'model' does not cope adequately with the realities of the on-going situation, he has to adapt and modify it until it performs more satisfactorily. Similarly a physicist has his data relating to molecules, atoms, and particles. He can visualise or depict them in 'models', or he can state their activity in mathematical formulae. When he is dealing with radiation he knowingly uses two unrelated if not mutually inconsistent models, that of energy as transmitted particles and that of energy as wave motion through space. Similarly I think we have to recognise that Christianity is of the nature of a 'model' of ultimate truth, and that it is, for this generation at least, a 'myth', that is, an interpretation of reality. Our task is to explore that myth, and discover whether it is sufficiently universal to absorb man's new knowledge and new insights and still satisfyingly interpret to him himself. We have to ask whether this myth can still cogently explain for him his past and still challengingly point him to his future». I now add that what I have there said of Christianity I believe we have to say of all religions, and of course, I am by no means alone in saying these things. A Dutch professor of the History and Phenomenology of Religions, C. J. Bleecker, has recently written: 'The logic of the truth which God has revealed to mankind is sweeping us irresistibly towards a condition in which all true believers will be able to understand and appreciate each other's values, without having to relinquish the particular faith so dear to them'. My former colleague who founded this Institute, Professor Wilfred Cantwell Smith, has expressed it differently. Speaking of the great religious symbols of mankind, he asks what we mean by identifying any thing in any religion as a symbol and he answers his own question thus: 'First, it is sacred; and second, it is therefore translucent. Those for whom it is sacred, when they look at it do not, like the rest of us, see it, but see through it to something beyond -- something not precise, not objective,

to the rediscovery of lost empires like those of the Mycenaeans and the Hittites; our new realization of the unity of that global history since the first appearances of civilization less than ten thousand years ago; our deepening understanding of the grand process of evolution, and the way in which it binds all life together in one great organic whole; the current intermingling of cultures consequent on the new mobility of the human race; our new awareness of the universe beyond the solar system. But more important than any of these is, I suggest, a new insight into the nature of religion itself, which is rapidly being shared by men of many faiths and of very different traditions. I may perhaps express that insight in the most simple and crude way by saying that it is the realisation that in matters of religion I as a Christian do not have to be wrong in order for you as a Muslim to be right; that religious truth is not exclusive in the same way as is mathematical truth. Zoroaster says: 'As the Holy One I recognized Thee, O Ahura Mazda'; the Hebrew prophet says, 'Thus has the Lord said, 'I am Yahweh, there is no other; beside me there is no god'; St.Paul says 'There is one God and one Mediator between God and man, the man Christ Jesus', and the Muslim says 'There is no God but Allah and Mohammed is his prophet', and we find it even now difficult to grasp that these statements may all be true, religiously true. The light of religion may shine, does shine, through them all, with different degrees of luminosity for different men. In order to receive illumination from your lamp, I do not have to blow out my own; but I do have to believe that your lamp is lighted and I do have to be ready to sit where you sit, to catch its beams; and I do have to be ready to learn humbly and receptively to think as you think, and to understand as you understand. But if I will do this, then I can bring your light to strengthen my light as I seek to read the riddle of human existence. I must stand firm in my Christianity, and you must stand firm in your Islam, and together we may share an increased perception.

In a book which is to be published next month I have expressed this conviction in this way. Speaking of Christianity as a myth, I say: « I use

meteorologists, Arab biochemists, North American physicists, but they all speak the one language of science and they all talk in the common terms of technology.

But when we turn to the humanities and to the social sciences the situation is readily seen to be something very different. When we seek to answer what Paul Tillich called 'the questions of ultimate concern' -- 'Who am I?', 'What is the purpose of life?', 'What is my personal role in the general scheme of things?' -- the very questions which our technological successes thrust with ever-increasing insistence upon us, we have to go back for our answers to the great religions of mankind, and to the philosophies to which they have given rise, and it is here that a diversity of cultures confronts us with kaleidoscopic complexity. Muslim philosophy has a relationship to Greek philosophy but has very different insights. The practical wisdom of China differs greatly from the speculative wisdom of India; the characteristic interests of Christianity, whether Catholic or Protestant, are quite different from those of Buddhism, whether Mahayana or Hinayana. The kind of answer a man finds for the questions of ultimate concern depends upon the tradition in which he was reared.

There was a time, not so long ago, when each of the great families of mankind was convinced that it, and it alone, had achieved (or what was even more dangerous, had been vouchsafed from on high) the full and final understanding of truth. The Indian stood firm in his Indianness and the Chinese stood firm his Chineseness; the Jew believed himself to be the Chosen Nation; the Muslim resisted all encroachments upon the profession of Islam; and the Christian, with the very best of intentions, but with what we can now see was often misguided zeal, poured forth missionaries all over the face of the globe. Within the last decades there has, however, begun to be felt a very far-reaching change in these attitudes, and this I believe will prove to be one of the most, if not the most, significant fact of our times. A great many factors have contributed to that change: our new knowledge of the global history of mankind, from the first emergence of homo sapiens

new opportunity for East-West dialogue at the deepest levels of human perception.

I want if I may to use the time available to me to develop that thought a little further. The most significant event in 1968 was undoubtedly the Apollo moonshot. That heroic voyage marks as decisive a moment in the history of the human race as did the rise of Cyrus the Great in 550 B.C. or the voyage of Columbus in 1492. In each case, mankind and the culture of mankind, that complex thing we call civilization, broke out of old frontiers and poured beyond them into new worlds. In the time of Cyrus, civilization broke out of the Fertile Crescent and the eastern Mediterranean to reach into India and the lands of the East. In the time of Columbus, civilization broke out of the Old World of Euro-Asia into the New World of the West. In our day, man and his culture has for the first time left his home planet and reached out for the stars. Those first uncertain steps into space will soon become, we can be quite sure, a steady march. We may confidently expect, always excepting a nuclear holocaust, that our children and our grandchildren will inherit the galaxies.

But the culture which has made this great step forward possible is the technological one. It is the culture of industrialisation, and of mathematics, and of science. Its dominant feature is the computer and the significant thing about the computer is that it does not talk English or Arabic or Russian or Chinese. Its language can be translated into any or all of these, and we use Fortran or Algo or some other artificial go-between, but the real language of the computer is mathematics and mathematics belongs to no one human culture but to all. The Babylonians gave us arithmetic and the Greeks gave geometry, and the Arabs gave us algebra but mathematics belongs distinctively to none of these cultures: it belongs to the human mind-indeed it belongs to the stuff of the universe and that is another way of saying that it belongs to God. Similarly there is no Hindu physics, no Muslim chemistry, no distinctively Christian biology. The culture of the technological age does not belong to the West any more than it belongs to the East. At McGill we have Indian mathematicians, Chinese medical scientists, European

The links, therefore, between Iran and Canada are very close and are constantly being strengthened. The recent publication by the Toronto University Press of a volume devoted to the magnificent collection of gems in the Imperial Treasury, which have been surveyed and catalogued by our colleagues in the Royal Ontario Museum, is a further instance of the close relationship between our two countries. We at McGill University have the particular benefit of a professorship in Iranian philosophy, which is jointly financed by the Government of his Imperial Majesty and by the University. We greatly benefited from the colleagueship of Professor and Madam Mohaghegh during their appointment to the Institute, and we now have the opportunity to continue our Iranian studies guided by Professor Ha'iri, with whom I recently had lunch and a very informative visit. I bring his greetings to all his friends here. We also have each year a number of students from Iran, 12 being currently enrolled in one or another of our different Faculties. It is, therefore, most appropriate that it should be a Canadian university which is opening this House in Teheran, and even more appropriate that that University should be McGill.

Moreover, I believe that the intention of this House of Study is particularly apposite to the days in which we live. We find ourselves at this time standing on a shrinking planet in an expanding universe. The universe is opening up before us with an ever greater immensity, while at the same time our home planet becomes even smaller, so that Canada and Iran and indeed all nations and all cultures are now near neighbours. In such a situation none of us can escape the ultimate questions - 'Who am I?', 'What is the purpose of life?', 'What is my personal role in that larger purpose?'. These are the classical questions of philosophy, and to have a House of Study, devoted to exploring the riches of Iranian philosophy, and to bringing too-long-neglected treasures to the attention of the Western world, is at this time in the history of the human race a most significant and a most promising development. Our hope is that these treasures may fertilise and irradiate Western philosophy, and themselves be quickened and brought to increased vitality by this intimacy of contact and that in this House there may be a

Your Excellency, Mr. Vice-Chancellor, Professor Adams, distinguished guests, ladies and gentlemen.

I have the honour to represent at this time the Royal Society for the Advancement of Learning, which is more familiarly known as McGill University, and in particular I represent the Faculty of Graduate Studies and Research, in which jurisdiction the Institute of Islamic Studies has its honoured place. I bring the greetings of the University, and express on its behalf the most lively satisfaction that after much planning and contriving this day has arrived and we have gathered here to celebrate the opening of McGill House in Teheran.

In Montreal we have extremely happy memories of the visit of his Imperial Majesty the Shahanshah to the University and the Institute two years ago, and we have also enjoyed our close relationships with those who enhanced our Canadian Centennial Exhibition with the Iranian pavilion which attracted so much attention by its beauty and its rich display of Persian culture. We are very appreciative that the Pavilion is being continued on the same site in the Monteal Exposition 'Man and His World'. Indeed the Mayor of Montreal, M. Drapeau, has asked me to convey to His Excellency, the Minister of Education, and this gathering the following message:

«L'ouverture à Téhéran d'une maison où les étudiants de l'Université McGill pourront poursuivre leurs études sur l'histoire et la culture iraniennes illustre les liens étroits entre l'Iran et notre pays. La participation de l'Iran à l'Exposition universelle de 1967 et à TERRE DES HOMMES n'a fait que resserrer l'amitié de nos deux peuples et nous espérons que la présence de l'Iran à Montréal pourra se manifester d'une aussi brillante façon dans l'avenir».

THE MACHEL INSTITUTE OF ISLAMIC STUDIES

## ADDRESS AT THE OPENING OF THE Mc GILL INSTITUTE OF ISLAMIC STUDIES TEHRAN BRANCH

Ву

Stanley B. Frost

Vice - Principal, McGill University

Hopefully, in the future the Branch may continue to be a center where scholarly work of this kind in the Islamics field may be fostered. If that is to be the case, the Branch will need the sympathy and assistance of all who share its interests.

Charles J. Adams,
Professor and Director,
Institute of Islamic Studies.
January 1, 1971.

FOREWORD XI

come to fruition. Of equal importance was the financial assistance generously extended by the Old Dominion Foundation of New York and the National Iranian Oil Company. The ability of the branch to meet its financial commitments is also due in part to the help of the Sāzmān—i—Awqāf of the Imperial Government, of the National Monuments Association, and of the Pahlavi Foundation, all of whom have purchased its publications in considerable numbers.

The principal activity of the Tehran Branch, Institute of Islamic Studies, has been the study of philosophy in Iran in the period since the Mongol invasions. The personnel of the branch have been occupied with the publication and translation of important texts and with the preparation of monographic materials that treat the history of this relatively neglected era in human thought. Through these efforts and in co-operation with other agencies like the French Institute of Iranology the intention is to make the Irani contribution to philosophy in recent centuries better known to the world outside Iran. The work of the Branch is, thus, a truly international undertaking which strives to enrich all of human culture by making a particularly rich segment of it better appreciated.

The present volume contains a series of incidental papers which have been delivered on occasions sponsored by the Tehran Branch. Their authors constitute a distinguished collection of internationally known scholars. Although not all of the papers printed here have to do with Iran or with a philosophical subject matter, their appearance does illustrate one of the primary functions of the Tehran Branch which exists precisely to build bridges of communication among scholars of different countries and languages.

Majesty's interest in the matter, an arrangement was concluded with the Ministry of Education of the Imperial Government (later the Ministry of Science and Higher Education) that brought an Irani Professor to serve on the staff of the Institute of Islamic Studies on the basis of shared expenses between the Ministry and McGill University. The Professor who came to Canada, from the Faculty of Letters of Tehran University, was Dr. Mehdi Mohaghegh, who remained with his family for a full three years, teaching a variety of subjects having to do with the intellectual history of Iran, the tradition of the Shi'ah, and Persian culture. At the end of his three year term Dr. Mohaghegh returned to his duties in Tehran and was replaced by Dr. Mehdi Ha'iri of the Faculty of Theology, University of Tehran, who at the time of this writing is still carrying on teaching duties in Montreal.

The effort to foster Persian studies evoked a strong and favorable response from the students and staff of the Institute of Islamic Studies. In the course of Dr. Mohaghegh's stay several joint research projects in the history of Irani philosophy were begun, and there was promise of much more to come. In order to preserve the momentum of this work and in order also to strengthen the communications between Irani scholars and those in Canada, it was decided to open a small branch of the Institute of Islamic Studies in Tehran. With the consent of His Imperial Majesty and the co-operation of his government such a branch was established and formally opened in January of 1969. The realization of the small branch in Tehran was made possible through the co-operation and active assistance of a number of agencies and individuals whose help is gratefully acknowledged. Without the active support of Professors Dr. Seyyed Hossein Nasr and Dr. Jahanshah Salih, Chancellor of Tehran University, the project could never have

#### **FOREWORD**

On the occasion of the 16th International Congress of Orientalists held in New Delhi in January, 1964, a small group of Irani and North American scholars met in an informal way over lunch in the Asoka Hotel to consider the wisdom of opening a new center for Persian studies at the Institute of Islamic Studies of McGill University. On the Irani side the initiators of this proposal were Professors Seyyed Hossein Nasr and Hafiz Farman-Farmaian, both of the University of Tehran's Faculty of Letters, and both men who were well acquainted with the strengths and weaknesses of North American students of their country and its illustrious culture. McGill University was represented by Professor Wilfred Cantwell Smith, founder of the Institute of Islamic Studies, and the present writer. Although it appeared to all concerned that McGill University might be a good choice as an agency for expanding the scope of North American activity in Persian studies, there were formidable problems of a practical nature, principally financial, that had first to be solved. The proposal was brought much nearer to realization in the spring of 1965 when their Imperial Majesties, the Shahanshah Aryamehr and Empress of Iran, paid a state visit to Canada. Their itinerary included an afternoon at the Institute of Islamic Studies where the chance was seized to lay before His Imperial Majesty the proposal of strengthening Persian studies at McGill. As the direct result of His Imperial

4.11

#### Contents

|                                                              | Page   |
|--------------------------------------------------------------|--------|
| 1- Foreword, C.J. Adams                                      | IX-XII |
| 2- Address at the Opening of the McGill Institute of Islamic |        |
| Studies, Tehran Branch, S.B. Frost                           | 1–12   |
| 3- Mystique et Humour chez Sohrawardî, Shaykh al-Ishrâq,     |        |
| H. Corbin                                                    | 13–38  |
| 4- The Basic Structure of Metaphysical Thinking in Islam,    |        |
| T. Izutsu                                                    | 39–72  |
| 5- Islam and the Making of Europe, W.M. Watt                 | 73-90  |
| 6- Simnānī on Waḥdat al-Wujūd, H. Landolt                    | 91–112 |

#### V. Mīr Dāmād (ob. 1040/1631)

Al-Qabasāt

Arabic text edited, with introductions in English, German and Persian, by

T. Izutsu, H. Landolt, S. A. Musawi, M. Mohaghegh (In preparation)

#### WISDOM OF PERSIA

Publications of the Institute of Islamic Studies, McGill University,

Tehran Branch

General Editors: M. Mohaghegh and T. Izutsu

I. H. M. H. Sabzawārī (1797-1878).

Sharḥ-i Ghurar al-Farā'id or Sharḥ-i Manzūmah

Part One: Metaphysics

Arabic text and commentaries edited, with introductions in

English and Persian, and an Arabic-English glossary, by

M. Mohaghegh and T. Izutsu

II. M. M. Āshtiyānī (ob. 1372/1952)

Ta'līqah bar Sharḥ-i Manzūmah

Arabic text edited, with introductions in English, German and Persian, by

T. Izutsu, A. Falaturi and M. Mohaghegh

(Under Print)

III. N.A. Isfarāyinī (639/1242-717/1317)

Kāshif ul-Asrār

Persian text edited, with a French translation and introductions in French and Persian, by

H. Landolt

(Under Print)

IV. Collected Papers on Islamic Philosophy and Mysticism

edited by

M. Mohaghegh and H. Landolt

WENT WISHOM IN THE PLEINING EVEN THEN

WI

### WISDOM OF PERSIA

CHRIS.

OF TEXTS AND STREETS PUBLISHED

W.

The Instance of Islamic Studies
Nicolii University, Tehrim Branch

General Editors

TOSIDINGO IZUTEL LIU, D.

Manual Vienning and

NAMES ANOTHORISM EVER

Present Assesses

## WERE WISDOM IN THE PLEIADES EVEN THEN MEN OF PERSIA WOULD OBTAIN IT

#### IV

## WISDOM OF PERSIA

#### **SERIES**

OF TEXTS AND STUDIES PUBLISHED

by

The Institute of Islamic Studies McGill University, Tehran Branch

#### General Editors

MEHDI MOHAGHEGH Ph. D.

Professor at Teheran University, Iran
Research Associate at McGill University

TOSHIHIKO IZUTSU Litt. D.
Professor at McGill University, Canada
Guest Professor at Keio University, Japan

M14533WCP

Printed by Tehran University Press, Tehran, Iran.



## McGILL UNIVERSITY Montreal Institute of Islamic Studies Tehran Branch

Collected Papers

on

Islamic Philosophy and Mysticism

Edited by
M. MOHAGHEGH & H. LANDOLT

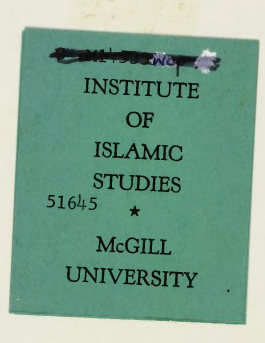
pippadu M. itala M

Tehran 1971











# MODIL UNIVERSITY NONTRAL INSTRUCT OF BLAME STUDIES TEHRAN BRANCH

COLLECTED PAPERS
ON
ISLABIC PRILOSOFEY AND MYSTICISM

EDITED BY M. MOHAGHEGH & H. LANDOLT

TERRAN 1974